# दृष्टिवाद का स्वरूप

## आचार्यप्रवर श्री हस्तीमल जी म.सा.

बारहवाँ अंग आगम दृष्टिवाद इस समय अनुपलब्ध है। इसके पाँच विभागों का उल्लेख मिलता है— १. परिकर्म, २. सूत्र, ३. पूर्वगत, ४. अनुयोग और ५. चूलिका। सम्प्रति उपलब्ध स्रोतों के आधार पर प्रस्तुत आलेख में दृष्टिवाट का संक्षिप परिचय दिया गया है। यह लेख आचार्यप्रवर श्री हस्तीमल जी महाराज द्वारा रचित ''जैन धर्म का मौलिक इतिहास, भाग—२'' से साभार उद्धृत किया गया है। —सम्पादक

दिट्ठिवाय-दृष्टिवाद-दृष्टिपात—यह प्रवचनपुरुष का बाहरवां अंग है, जिसमें संसार के समस्त दर्शनों और नयों का निरूपण किया गया है। अथवा जिसमें सम्यक्त्व आदि दृष्टियों अर्थात् दर्शनों का विवेचन किया गया है।

दृष्टिवाद नामक यह बारहवां अंग विलुप्त हो चुका है, अत: आज यह कहीं उपलब्ध नहीं होता। वीर निर्वाण सं. १७० में श्रुतकेवली आचार्य भद्रबाहु के स्वर्गगमन के पश्चात् दृष्टिवाद का हास प्रारम्भ हुआ और वी.नि. सं १००० में यह पूर्णत: (शब्द रूप से पूर्णत: और अर्थ रूप में अधिकांशत:) विलुप्त हो गया।

स्थानांग में दृष्टिवाद के दस नाम बताये गये हैं जो इस प्रकार हैं— १. दृष्टिवाद २. हेतुवाद ३. भूतवाद ४. तथ्यवाद ५. सम्यक्वाद ६. धर्मवाद ७. भाषाविचय अथवा भाषाविजय ८. पूर्वगत ९. अनुयोगगत और ५०. सर्वप्राण— भूतजीवसत्त्वसुखावह।

समवायांग एवं नन्दीसूत्र के अनुसार दृष्टिवाद के पांच विभाग कहे गये हैं - परिकर्म, सूत्र, पूर्वगत, अनुयोग और चूलिका। इन पांचों विभागों के विभिन्न भेदप्रभेदों का समवायांग एवं नन्दीसूत्र में विवरण दिया गया है, जिनका सारांश यह है कि दृष्टिवाद के प्रथम विभाग परिकर्म के अन्तर्गत लिपिविज्ञान और सर्वांगपूर्ण गणित विद्या का विवेचन था। इसके दूसरे भेद सूत्रविभाग में छिन्न—छेद नय, अछिन्न—छेद नय, त्रिक नय तथा चतुर्नय की परिपाटियों में से प्रथम— छिन्न छेद नय और चतुर्थ चतुर्नय ये दो परिपाटियां निर्म्रन्थों की और अछिन्न छेदनय एवं त्रिकनय की परिपाटियां आजीविकों की कही गयी है।

दृष्टिवाद का तीसरा विभाग-- पूर्वगत विभाग अन्य सब विभागों से अधिक विशाल और बड़ा महत्त्वपूर्ण मोना गया है। इसके अन्तर्गत निम्नलिखित १४ पूर्व थे—

- 1. उत्पादपूर्व— इसमें सब द्रव्य और पर्यायों के उत्पाद (उत्पत्ति) की प्ररूपणा की गई थी। इसका पदपरिमाण १ कोटि माना गया है।
- अग्रायणीयपूर्व— इसमें सभी द्रव्य, पर्याय और जीवविशेष के

अग्रपरिमाण का वर्णन किया गया था। इसका पद परिमाण ६९ लाख पद माना गया है।

- वीर्यप्रवाद— इसमें संकर्म एवं निष्कर्म जीव तथा अजीव के वीर्य-शक्तिविशोष का वर्णन था। इसकी पद संख्या ७० लाख मांनी गई है।
- 4. अस्तिनास्तिप्रवाद पूर्व— इसमें वस्तुओं के अस्तित्व तथा नास्तित्व के वर्णन के साथ साथ धर्मारितकाय आदि द्रव्यों का अस्तित्व और खपुष्प आदि का नास्तित्व तथा प्रत्येक द्रव्य के स्वरूप से अस्तित्व एवं पररूप से नास्तित्व का प्रतिपादन किया गया था। इसका पदपरिमाण ६० लाख पद बताया गया है।
- 5. ज्ञानप्रवादपूर्व— इसमें मितज्ञान आदि ५ ज्ञान तथा इनके भेद—प्रभेदों का विस्तारपूर्वक वर्णन किया गया था। इसकी पदसंख्या १ करोड़ मानी गई है।
- 6. सत्यप्रवादपूर्व इसमें सत्यवचन अथवा संयम का, प्रतिपक्ष (असत्यों के स्वरूपों) के विवेचन के साथ-साथ विस्तारपूर्वक वर्णन किया गया था। इसमें कुल १ करोड़ और ६ पद होने का उल्लेख मिलता है।
- 7. आत्मप्रवादपूर्व— इसमें आत्मा के स्वरूप, उसकी व्यापकता, ज्ञातृभाव तथा भोकतापन संबंधी विवेचन अनेक नयमतों की दृष्टि से किया गया था। इसमें २६ करोड़ पद माने गये हैं।
- 8. कर्मप्रवादपूर्व— इसमें जानावरणीय आदि आठ कर्मों का, उनकी प्रकृतियों, स्थितियों, शक्तियों एवं परिमाणों आदि का बंध के भेद—प्रभेद सिंहत विस्तारपूर्वक वर्णन था। इस पूर्व की पदसंख्या १ करोड़ ८० हजार पद बताई गई है।
- 9. प्रत्याख्यानप्रवादपूर्व इसमें प्रत्याख्यान का, इसके भेद—प्रभेदों के साथ विस्तार सहित वर्णन किया गया था। इसके अतिरिक्त इस नौवें पूर्व में आचार संबंधी नियम भी निर्धारित किये गए थे। इसमें ८४ लाख पद थे।
- 10. विद्यानुवादपूर्व— इसमें अनेक अतिशय शक्तिसम्पन्न विद्याओं एवं उपविद्याओं का उनकी साधना करने की विधि के साथ निरूपण किया गया था। जिनमें अंगुष्ठ प्रश्नादि ७०० लघु विद्याओं, रोहिणी आदि ५०० महाविद्याओं एवं अन्तरिक्ष, भौम, अंग, स्वर, स्वप्न, लक्षण, व्यंजन और छिन्न इन आठ महानिमित्तों द्वारा भविष्य जानने की विधि का वर्णन किया गया था। इस पूर्व के पदों की संख्या १ करोड़ १० लाख बताई गई है।
- 11. अवन्ध्यपूर्व— वन्ध्य शब्द का अर्थ है निष्फल अथवा मोघ। इसके विपरीत जो कभी निष्फल न हो अर्थात् जो अमोघ हो उसे अवन्ध्य कहते हैं। इस अवन्ध्यपूर्व में ज्ञान, तप आदि सभी सत्कर्मों को शुभफल देने वाले तथा प्रमाद आदि असत्कर्मों को अशुभ फलदायक बताया गया था। शुभाशुभ कर्मों के फल निश्चित रूप से अमोघ होते हैं, कभी किसी भी दशा में निष्फल नहीं होते। इसलिए इस ग्यारहवें पूर्व का नाम अवन्ध्यपूर्व रखा गया।

इसकी पदसंख्या २६ करोड बताई गई है।

दिगम्बर परम्परा में ग्यारहवें पूर्व का नाम ''कल्याणवाद पूर्व'' माना गया है। दिगम्बर परम्परा की मान्यतानुसार कल्याणवाद नामक ग्याहवें पूर्व में तीर्थंकरों, चक्रवर्तियों, बल्देवों, वासुदेवों और प्रतिवासुदेवों के गर्भावतरणोत्सवों, तीर्थंकर नामकर्म का उपार्जन करने वाली सोलह भावनाओं एवं तपस्याओं का तथा चन्द्र व सूर्य के ग्रहण, ग्रह—नक्षत्रों के प्रभाव, शकुन, उनके शुभाशुभ फल 'आदि का वर्णन किया गया था। श्वेताम्बर परम्परा की तरह दिगम्बर परम्परा में भी इस पूर्व की पद संख्या २६ करोड ही मानी गई है।

12. प्राणायु पूर्व— इस पूर्व में श्वेताम्बर परन्तरा की मान्यतानुसार आयु और प्राणों का भेद—प्रभेद सहित वर्णन किया गया था।

दिण्य्वर परम्परा की मान्यतानुसार इसमें काय-चिकित्सा प्रमुख अष्टांग, आयुर्वेद, भूतिकर्म, जांगुलि, प्रक्रम, साधक आदि आयुर्वेद के भेद, इला, पिंगलादि प्राण, पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु आदि तत्वों के अनेक भेद, दश प्राण, द्रव्य, द्रव्यों के उपकार तथा अपकार रूपों का वर्णन किया गया था।

श्वेताम्बरपरम्परा की मान्यतानुसार प्राणायुपूर्व की पद संख्या १ करोड़ ५६ लाख और दिगम्बर मान्यतानुसार १३ करोड़ थी।

13. क्रियाविशालपूर्व— इसमें संगीतशास्त्र, छन्द, अलंकार, पुरुषों की ७२ कलाएं, स्त्रियों की ६४ कलाएं, चौरासी प्रकार के शिल्प, विज्ञान, गर्भाधानादि कार्यिक क्रियाओं तथा सम्यग्दर्शन क्रिया, मुनीन्द्रवन्दन, नित्यनियम आदि आध्यात्मिक क्रियाओं का विस्तारपूर्वक वर्णन किया गया था। लौकिक एवं लोकोत्तर सभी क्रियाओं का इसमें वर्णन किया जाने के कारण इस पूर्व का कलेवर अति विशाल था।

श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों परम्पराएं इसकी पद संख्या ९ करोड़ मानती हैं।

14. लोकबिन्दुसार— इसमें लौकिक और पारलौकिक सभी प्रकार की विद्याओं का एवं सम्पूर्ण रूप से ज्ञान निष्पादित कराने वाली सर्विक्षरसिन्निपातादि विशिष्ट लिब्धियों का वर्णन था। अक्षर पर बिन्दु की तरह सब प्रकार के ज्ञान का सर्वोत्तम सार इस पूर्व में निहित था। इसी कारण इसे लोकबिन्दुसार अथवा त्रिलोकबिन्दुसार की संज्ञा से अभिहित किया गया है। श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों परम्पराओं की मान्यता के अनुसार इसकी पद संख्या साढ़े बारह करोड़ थी।

उपर्युक्त १४ पूर्वो की वस्तु (ग्रन्थविच्छेदविशेष) संख्या क्रमश: १०, १४,८,१८,१२,२,१६,३०,२०,१५,१२,१३,३० और २५ उल्लिखित है।

# क्रिका गा— जेना सम्बद्धातक विश्वकारक

चौदह पूर्वों के उपर्युक्त ग्रन्थिवच्छेद-वस्तु के अतिरिक्त आदि के ४ पूर्वों की क्रमश: ४,१२,८ और १० चूलिकाएं (चुल्ल क्षुल्लक) मानी गई हैं। शेष १० पूर्वों के चुल्ल अर्थात् क्षुल्ल नहीं माने गये हैं।

जिस प्रकार पर्वत के शिखर का पर्वत के शेष भाग से सर्वोपिर स्थान होता है उसी प्रकार पूर्वों में चूलिकाओं का स्थान सर्वोपिर माना गया। है। अनुयोग—अनुयोग नामक विभाग के मूल प्रथमानुयोग और गण्डिकानुयोग ये दो भेद बताये गए हैं। प्रथम मूल प्रथमानुयोग में अरहन्तों के पंचकल्याणक का विस्तृत विवरण तथा दूसरे गंडिकानुयोग में कुलकर, चक्रवर्ती, बलदेव, वासुदेव आदि महापुरुषों का चरित्र दिया गया था।

दृष्टिवाद के इस चतुर्थ विभाग अनुयोग में इतनी महत्त्वपूर्ण विपुल सामग्री विद्यमान थी कि उसे जैन धर्म का प्राचीन इतिहास अथवा जैन पुराण की संज्ञा से अभिहित किया जा सकता है।

दिगम्बर परम्परा में इस चतुर्थ विभाग का सामान्य नाम प्रथमानुयोग पाया जाता है।

चूलिका—समवायांग और नन्दीसूत्र में आदि के चार पूर्वों की जो चूलिकाएं बताई गई हैं, उन्हीं चूलिकाओं का दृष्टिवाद के इस पंचम विभाग में समावेश किया गया है। यथा— ''से कि तं चूलियाओ? चूलियाओ आइल्लाणं चउण्हं पुळ्वाणं चूलिया, सेसाइं अचूलियाइं, से तं चूलियाओ।'' पर दिगम्बर परम्परा में जलगत, स्थलगत, मायागत, रूपगत और आकाशगत—ये पांच प्रकार की चूलिकाएं बताई गई हैं।

#### संदर्भ-

- १. दृष्टयो दर्शनानि नया वा उच्यन्ते अभिधीयन्ते पतन्ति वा अवतरन्ति यशासौ दृष्टिवादो, दृष्टिपातो वा। प्रवचनपुरुषस्य द्वादशेऽङ्गे —स्थानांग वृति ठा.४,उ.१
- २. दृष्टिर्दर्शनं सम्यक्त्वादि, वदनं वादो, दृष्टिनां वादो दृष्टिवाद:।

--प्रवचन सारोद्वार, द्वार १४४

- गोयमा! जंबूद्दीवे णं दीवे भारहे वासे इमीसे ओसिप्पणीए ममं एगं वाससहस्सं पुळागए अणुसज्जिस्सइ।
  - —भगवतीसूत्र, शतक २०, उ.८, सूत्र ६७७ सुत्तागमे, पृ. ८०४
- ४. दिट्ठिवायस्य ण दस नामधिज्ञा पण्णाता। तं जहा दिट्ठिवाएइ वा, हेतुवाएइ वा, भूयवाएइ वा, तच्चावाएइ वा, सम्मावाएइ वा, धम्मावाएइ वा, भामाविजएइ वा, पुळागएइ वा, अणुओगगएइ वा, सळ्याणभूयजीवसत्तसुहावहेइ वा।

--स्थानांग सूत्र ठा. १०

- ५. से किं दिद्िववाए? से समासओं पंचविहें पण्णते तं जहा परिकम्मे, सुताईं, पुव्वगए, अणुओंगे चूलिया (नन्दी)
- ६. पढमं उप्पायपुर्व्यं, तत्थ सञ्चदव्याणं पञ्जवाण य उप्पायभावमंगीकाउं पण्णवणा कथा। (नन्दीचूर्णि)
- दस चोहस अट्ठ अट्ठारसेव बारस दुवे य बत्थूणि।
   सोलस नीसा वीसा पण्णरस अणुप्पवायम्म।



क्षारस इक्कारसमे बारसमे तेरसेव वत्थूणि। तीसा पुण तेरसमे चोइसमे पण्णवीसा उ॥

- ८. चतारि दुवालस अट्ठ चेव दस चेव चूलवत्थूणि। आइत्स्मण चउण्हं सेसाणं चूलिया नत्थि
- —श्रीमन्नन्दीसूत्रम् (पू. हस्तीमल जी म.सा. द्वारा अनूदित) पृ. १४८
- ९. ते सब्बुवरि ठिया पढिज्जिति य अतो तेसु य पब्वय चूला इव चूला। (नन्दीचूर्णि)

# द्वादशांगी की रचना, उसका हास एवं आगम-लेखन

आत्मार्यप्रवर श्री हस्तीमल जी महाराज ने नन्दीसूत्र, दशवैकालिकसूत्र, उत्तराध्ययनसूत्र, बृहत्कल्पसूत्र, अंतगडदसासूत्र, प्रश्नव्याकरण आदि सूत्रों का विवेचन किया है। वे प्रसिद्ध आगम-विवेचक रहे। जैन धर्म का मौलिक इतिहास भाग—२ में उन्होंने आगम—विषयक प्रनुर जानकारी का समावेश किया है। उसमें से ही कुछ अंश का संकलन कर यहाँ प्रस्तुत किया जा रहा है। यह सामग्री 'जैन धर्म का मौलिक इतिहास भाग—२, के तीन स्थलों से ली गई है। इसमें वर्तमान द्वादशांगी की रचना, उसके द्वास एवं आगम-लेखन पर अच्छा प्रकाश डाला गया है। —सम्पादक

## वर्तमान द्वादशांगी के रचयिता आर्य सुधर्मा

समस्त जैन परम्परा की मान्यतानुसार तीर्थंकर भगवान् अपनी देशना में जो अर्थ अभिव्यक्त करते हैं, उसको उनके प्रमुख शिष्य गणधर शासन के हितार्थ अपनी शैली में सूत्रबद्ध करते हैं। वे ही बारह अंग प्रत्येक तीर्थंकर के शासनकाल में द्वादशांगी-सूत्र के रूप में प्रचलित एवं मान्य होते हैं। द्वादशांगी का गणिपिटक के नाम से भी उल्लेख किया गया है। सूत्र गणधरकियत या प्रत्येकबुद्ध-कथित होते हैं। वैसे श्रुतकेविल-कथित और अभिन्न दशपूर्वी-कथित भी होते हैं।

यद्यपि विभिन्न तीर्थंकरों के धर्मशासन में तीर्थस्थापना के काल में ही गणधरों द्वारा द्वादशांगी की नये सिरे से रचना की जाती है तथापि उन सब तीर्थंकरों के उपदेशों में जीवादि मूल भावों की समानता एवं एकरूपना रहती है, क्योंकि अर्थ रूप से जैनागमों को अनादि-अनंत अर्थात् शाश्वत माना गया है। जैसा कि नन्दीसूत्र के ५८वें सूत्र में तथा समवायांगसूत्र के १८५वें सूत्र में कहा गया है—

"इच्चेइयं दुवालसंगं गणिपिडमं न कयाई नासी, न कयाइ न भवइ, न कयाइ न भविरसङ, मुविं च भवइ य भविरसङ् य, धुवे, निअए, सासए, अक्खए, अव्वए, अवटिठए निच्चे ।।"

समय-समय पर अंगशास्त्रों का विच्छेद होने और तीर्थं करकाल में नवीन रचना के कारण इन्हें सादि और सपर्यवसित भी माना गया है। इस प्रकार द्वादशांगी के शाश्वत और अशाश्वत दोनों ही रूप शास्त्रों में प्रतिपादित किये गये हैं। इस मान्यता के अनुसार प्रवर्तमान अवसर्पिणीकाल के अन्तिम चौबीसवें तीर्थंकर भगवान महावीर द्वारा चतुर्विध नीर्थ की स्थापना के दिन जो प्रथम उपदेश इन्द्रभूति आदि ग्यारह गणधरों को दिया गया, भगवान की उस वाणी को अपने साथी अन्य सभी गणधरों की तरह आर्य सुधर्मा ने भी द्वादशांगी के रूप में सूत्रबद्ध किया।

ग्यारह गणधरों द्वारा पृथक्—पृथक् स्वतन्त्र रूप से प्रथित बारह ही

अंगों में शब्दों और शैली की न्यूनाधिक विविधता होने पर भी उनके मूल भाव तो पूर्णरूपेण वहीं थें जो भगवान महाबीर ने प्रकट किये।

भगवान महावीर के ११ गणधरों की वाचनाओं की अपेक्षा से ९ गण थे और उनकी पृथक्-पृथक् ९ वाचनाएँ थीं।११ में से ९ गणधर तो भगवान महावीर के निर्वाण से पूर्व ही मुक्त हो गये। केवल इन्द्रभृति और आर्य सुधर्मा ये दो ही गणधर विद्यमान रहे। उनमें भी इन्द्रभृति गौतम तो प्रभु की निर्वाणसित्र में ही केवली बन गये और १२ वर्ष पश्चात् आर्य सुधर्मा को अपना गण सौंप कर निर्वाण को प्राप्त हुए। अत: आर्य सुधर्मा को छोड़कर शेष दशों गणधरों की शिष्य-परम्परा और वाचनाएँ उनके निर्वाण के साथ ही समाप्त हो गई, आगे नहीं चल सकीं।

ऐसी अवस्था में भगवान महावीर के निर्वाण के पश्चात् उनके धर्मतीर्थ के उत्तरिधकार के साथ—साथ भगवान के समस्त प्रवचन का उत्तरिधकार भी आर्य सुधर्मा को प्राप्त हुआ और केवल आर्य सुधर्मा की ही अंगवाचना प्रचलित रही। बारहवें अंग दृष्टिवाद का आज से बहुत समय पहले विच्छेट हो चुका है। आज जो एकादशांगी उपलब्ध है, वह आर्यसुधर्मा की ही वाचना है। इस तथ्य की पुष्टि करने वाले अनेक प्रमाण आगमों में उपलब्ध हैं। उनमें से कुछ प्रमाण यहाँ प्रस्तुत किये जा रहे हैं—

आचारांग सूत्र के उपोद्धातात्मक प्रथम वाक्य में—"सुयं में आउसं! तेण मगवया एवमक्खायं।" अर्थात्— हे आयुष्मन् (जंबू) मैंने सुना है, उन भगवान महावीर ने इस प्रकार कहा है......। इस वाक्य रचना से यह बिल्कुल स्पष्ट है कि इस वाक्य का उच्चारण करने वाला गुरु अपने शिष्य से वहीं कह रहा है जो स्वयं उसने भगवान महावीर के मुखारिकन्द से सुना था।

आचारांग सूत्र की ही तरह समवायांग, स्थानांग, व्याख्या-प्रज्ञप्ति आदि अंगसूत्रों में तथा उत्तराध्ययन, दशवैकालिक आदि अंगबाह्य श्रुत में भी आर्य सुधर्मा द्वारा विवेच्य विषय का निरूपण - "सुयं मे आउसं! तेणं भगवया एवमक्खायं" इसी प्रकार की शब्दावली से किया गया है।

अनुत्तरौपपातिक सूत्र, ज्ञाताधर्म कथा आदि के आरंभ में और भी स्पष्ट रूप से उल्लेख किया गया है:—

".......तेणं कालेणं तेणं समएणं रायगिहे नयरे, अज्ज सुहम्मस्स समोसरणं......परिसा पंडिगया । 12 ! !

जंबू जाव पज्जुवासइ एवं वयासी जइणं भंते! समणेणं जाव संपत्तेणं अट्डमस्स अंगस्स अंतगडदसाणं अयमद्ठे पण्णत्ते, नवभस्स णं भंते! अंगस्स अणुत्तरोववाइयदसाणं समणेणं जाव संपत्तेणं के अट्ठे पण्णत्ते।।।।

तएणं से सुहम्मे अणगारे जंबू अणगारं एवं वयासी- एवं खलु जंबू! समणेणं जाव संपत्तेणं नवमस्स अंगस्स अणुत्तरोववाइयदसाणं तिण्णि वय्गा पण्णता। 411''

आर्य जम्बू ने अपने गुरु आर्य सुधर्मा से समय-समय पर अनेक प्रश्न प्रस्तत करते हुए पछा— ''भगवन। श्रमण भगवान महावीर ने अमक अंग का क्या अर्थ बताया?''

अपने शिष्य जम्बू के प्रश्न के उत्तर में उन अंगों का अर्थ बताने का उपक्रम करते हुए आर्य सुधर्मा कहते हैं— ''आयुष्मन् जबू! अमुक अंग का जो अर्थ भगवान महावीर ने फरमाया, वह मैंने स्वयं ने सुना है। उन प्रभु ने अमुक अंग का, अमुक अध्ययन का, अमुक वर्ग का यह अर्थ फरमाया है.....''

अपने शिष्य जम्बू को आगमों का ज्ञान कराने की उपरिवर्णित परिपाटी सुखविपाक, दु:खविपाक आदि अनेक सूत्रों में भी परिलक्षित होती है।

नायाधम्मकहाओं के प्रारम्भिक पाठ से भी यही प्रमाणित होता है कि वर्तमान काल में उपलब्ध अंगशास्त्र आर्य सुधर्मा द्वारा गुम्फित किये गये हैं।

आगमों में उल्लिखित— ''उन भगवान ने इस प्रकार कहा—'' इस वाक्य से यह स्पष्टत: प्रकट होता है कि इन आगमों में जो कुछ कहा जा रहा है उसमें किंचित्मात्र भी स्वकल्पित नहीं, अपितु पूर्णरूपेण वही शब्दबद्ध किया गया है जो श्रमण भगवान महावीर ने उपदेश देते समय अर्थत: श्रीमुख से फरमाया था।

केवल धवला को छोड़कर सभी प्राचीन दिगम्बर ग्रन्थों में भी यही मान्यता अभिव्यक्त की गई है कि अर्थ रूप में भगवान् महावीर ने उपदेश दिया और उसे सभी गणधरों ने द्वादशांगी के रूप में प्राथित किया। आचार्य पूज्यपाद देवनन्दी ने विक्रम की छठी शताब्दी में तत्त्वार्थ पर सर्वार्थसिद्धि की रचना की, उसमें उन्होंने स्पष्ट रूप से लिखा है कि परम अचिन्य केवलज्ञान की विभूति से विभूषित सर्वज्ञ परमर्षि तीर्थंकर ने अर्थरूप से आगमों का उपदेश दिया। उन तीर्थंकर भगवान् के अतिशय बुद्धिसम्पन एवं श्रुतकेवली प्रमुख शिष्य गणधरों ने अंग-पूर्व लक्षण वाले आगमों (द्वादशांगी) की रचना की र्वं

इसी प्रकार आचार्य अकलंक देव (वि. ८वीं शती) ने तत्त्वार्थ पर अपनी राजवार्तिक टीका में और आचार्य विद्यानन्द (वि.९वीं शती) ने अपने तत्त्वार्थ श्लोकवार्तिक में इसी मान्यता को अभिव्यक्त किया है कि तीर्थंकर आगमों का अर्थत: उपदेश देते हैं और उसे सभी गणधर द्वादशांगी के रूप में शब्दत: ग्रथित करते हैं।

धवला में यह मन्तव्य दिया गया है कि आर्य सुधर्मा को आंग्ज्ञान इन्द्रभूति गौतम ने दिया। परन्तु श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों परम्पराओं के प्राचीन ग्रन्थों में कहीं इस प्रकार का उल्लेख नहीं मिलता। ऐसी दशा में यही कहा जा सकता है कि धवलाकार की यह अण्नी स्वयं की नवीन मान्यना है।

श्वेताम्बर आचार्यों की ही तरह धवलाकार के अतिरिक्त अन्य सभी

## द्वादशागी की रचना, उसका हास एवं आगम-लेखन

प्राचीन दिगम्बर आचार्यों की यह मान्यता है कि भगवान महावीर ने सभी गणधरों को अर्थत: द्वादशांगी का उपदेश दिया। ज्यधवला में जब यह स्पष्टत: उल्लेख किया गया है कि आर्य सुधर्मा ने अपने उत्तरिधकारी शिष्य जम्बूकुमार के साथ-साथ अन्य अनेक आचार्यों को द्वादशांगी की वाचना दी थीं तो यह कल्पना धवलाकार ने किस आधार पर की कि श्रमण भगवान महावीर ने अर्थत: द्वादशांगी का उपटेश सुधर्मीद अन्य गणधरों को न देकर केवल इन्द्रभृति गौतम को ही दिया?

ऐसी स्थिति में अपनी परंपरा के प्राचीन आचार्यों की मान्यता के विपरीत धवलाकार ने जो यह नया मन्तव्य रखा है कि आर्य सुधर्मा को द्वादशांगी का ज्ञान भगवान् महाबीर ने नहीं, अपितु इन्द्रभूति गौतम ने दिया, इसका औचित्य विचारणीय है।

ऊपर उल्लिखित प्रमाणों से यह निर्विवादरूपेण सिद्ध हो जाता है कि अन्य गणधरों के समान आर्य सुधर्मा ने भी भगवान महावीर के उपदेश के आधार पर द्वादशांगी की रचना की। अन्य दश गणधर आर्य सुधर्मा के निर्वाण से पूर्व हो अपने-अपने गण उन्हें सम्हला कर निर्वाण प्राप्त कर चुके थे। अत: आर्य सुधर्मा द्वारा प्रथित द्वादशांगी ही प्रचलित रही और आज वर्तमान में जो एकादशांगी प्रचलित है वह आर्य सुधर्मा द्वारा प्रथित है। शेष गणधरों द्वारा प्रथित द्वादशांगी वीर निर्वाण के कुछ ही वर्षों पश्चात् विलुप्त हो गई।

## द्वादशांगी का हास एवं विच्छेद

जिस प्रकार आज की श्रमण-परम्परा आर्य सुधर्मा की शिष्य परम्परा है उसी प्रकार आज की श्रुतपरम्परा भी आर्य सुधर्मा द्वारा ग्रथित द्वादशांगी ही है।

भगवान महावीर ने विकट भवाटवी के उस पार पहुँचाने वाला, जन्म, जरा, मृत्यु के अनवरत चक्र से परित्राण करने वाला, अनिर्वचनीय शाश्वत सुख्धाम मोक्ष का जो प्रशस्त पथ प्रदर्शित किया था, उस मुक्तिपथ पर अग्रसर होने वाले असंख्य साधकों को आर्य सुधर्मा द्वारा ग्रथित द्वादशांगी प्रकाशदीप की तरह २५०० वर्ष से आज तक पथ प्रदर्शन करती आ रही है। इस ढाई हजार वर्ष की सुदीर्घ अविध में भीषण द्वादशांपिक एकं राजनैतिक प्राकृतिक प्रकोपों, सामाजिक, आर्थिक, धार्मिक, सांस्कृतिक एवं राजनैतिक क्रान्तियों आदि के कुप्रभावों से आर्य सुधर्मा द्वारा ग्रथित द्वादशांगी भी पूर्णतः अछूती नहीं रह पाई। इन सबके अतिरिक्त कालप्रभाव, बुद्धिमान्द्य, प्रमाद, शिथिलाचार, सम्प्रदायभेद, व्यामोह आदि का घातक दुष्प्रभाव भी द्वादशांगी पर पड़ा। यद्यपि आगमनिष्णात आचार्यों, स्वाध्यायनिरत श्रमण-श्रमणियों एवं जिनशासन के हितार्थ अपना सर्वस्व तक न्यौच्छावर कर देने वाले सद्गृहस्थों ने श्रुतशास्त्रों को अक्षुण्ण और सुरक्षित बनाये रखने के लिये सामृहिक तथा

## जिनवाणी— जैनागम-साहित्य विशेषाङ्क

व्यक्तिगत रूप से समय—समय पर प्रयास किये, अनेक बार श्रमण-श्रमणी वर्ग और संघ ने एकत्रित हो आगम— वाचनाएँ कीं, किन्तु फिर भी काल अपनी काली छाया फैलाने में येन केन प्रकारेण सफल होता ही गया। परिणामत: उपरिवर्णित दुर्भाग्यपूर्ण परिस्थितियों के कारण द्वादशांगी का समय-समय पर बड़ा हास हुआ।

द्वादशांगी का कितना भाग आज हमारे पास विद्यमान है और कितना भाग हम अब तक खो चुके हैं, इस प्रकार का विवरण प्रस्तुन करने से पूर्व यह बताना आवश्यक है कि मूलत: अविच्छिन्नावस्था में द्वादशांगी का आकार—प्रकार कितना विशाल था। इस दृष्टि से आर्य सुधर्मा के समय में द्वादशांगी का जिस प्रकार का आकार—प्रकार था, उसकी तालिका यहाँ प्रस्तुत की जा रही है।

| श्वेताम्बर परम्परानुसार द्वादशांगी की पदसंख्या |                |              |           |             |
|------------------------------------------------|----------------|--------------|-----------|-------------|
| अंग का नाम                                     | समवायांग<br>के | नंदीसूत्र    | सम.वृत्ति | गंदी वृत्ति |
|                                                | अनुसार         |              |           |             |
| १. आचारांग                                     | 80000          |              | **        | 7.7         |
| २. सूत्रकृतांग                                 | 3,4,০০০        | 1,           | .,        | *1          |
| ३. स्थानांग                                    | ७२०००          | 1.9          | **        | 7.1         |
| ४ समवायांग                                     | 888000         |              | **        | 17          |
| ५. व्याख्याप्रज्ञप्ति                          | 68000          | ₹८८०००       | C&coo     | २८८०००      |
| ६ . ज्ञाताधर्मकथा                              | संख्यात हजार   | संख्यात हजार | ५७६०००    | ५७६०००      |
| ७. उपासकदशा                                    | **             | 12           | ११५२०००   | ११५२०००     |
| ८. आंतकृदशा                                    | • •            | **           | २३०४०००   | २३०४०००     |
| ९. अनुत्तरौपपातिक                              | ,,             | ,,           | ৪৮১८১৫০   | 85,0000     |
| १०. <b>प्र</b> श्नव्याकरण                      | **             | **           | ९२१६०००   | ९२१६०००     |
| ११ विपाकसूत्र                                  | ,,             | ,,           | १८४३२०००  | १८४३२०००    |
| १२ दृष्टिवाद                                   | **             |              | _         | _           |

| िदिगम्बर परम्परानुसार <sup>™</sup> द्वादशांगी की पद, श्लोक एवं अक्षर-संख्या |                  |                                      |                                            |
|-----------------------------------------------------------------------------|------------------|--------------------------------------|--------------------------------------------|
| अंग का नाम                                                                  | पद संख्या        | श्लोक संख्या                         | अक्षर संख्या                               |
| १. आचारांग                                                                  | 80000            | ९१२५६४३१८७०००                        | स <b>९९३६</b> ९५४१ <b>९८४००</b> ०          |
| २. सूत्रकृत                                                                 | <b>နှ</b> န့်စေလ | १८३९१८४६३५४०००                       | ୍                                          |
| ३. स्थानांग                                                                 | 82000            | 58 800 B 0 88 0 38 0 50              | ଷ୍ଥର୍ଷ୍ଟ୍ରମ୍ବର୍ବିଷ୍ଟ୍ରିଟ୍ର                 |
| ४. समवायांग                                                                 | 18,8000          | ८३७८-(১७७९२६:১००                     | २ <b>८८१</b> १५२४९३६३२०००                  |
| ५. विपाकप्रशप्ति                                                            | 446000           | १२६४८२६२३७०२०००                      | \$@\$@\$\$ \$\$ \$\ \$ \$ \$ 0 0 0         |
| ६ जाताधर्मकथा                                                               | 645,000          | २८४७५१८४५५५४०००                      | ९८९६६५१८५७५८०००                            |
| ७. उपासकाध्ययन                                                              | ११७०००           | ५४,७७३५००७१५५०००                     | १९१३७५३८३६८५६८७०                           |
| ८. अंतकृहशांग                                                               | 3338000          | ११८९३३९३२८४५२०००                     | 5%e%2%5e <b>%</b> f393%%e                  |
| ९. अनुत्तरौत्पाद                                                            | 40588626         | 2000 0 E E E E E E E E E E E E E E E | হৃতহৃত্ব ইউচচ ১ ধৃহ মুখ্যত এন              |
| १०प्रश्नव्याकरण                                                             | E BYESOS         | 860 9 8088 238 9800 m                | 9 10 7 5 0 0 0 6 5 N 2 C 7 N 5 C 7 C C C C |

#### द्वादशांगी की रचना, उसका हास एवं आगम-लेखन

|    | C.     |       |
|----|--------|-------|
| ११ | ावणकस् | त्राम |

५,४००५७७०३५५,०००००

१२.दृष्टिबादांग

पूर्वी की पदसंख्या

| पूर्व | नाम         | श्वेताम्बरं परम्परानुसार | दिगम्बर परम्परानुसार |
|-------|-------------|--------------------------|----------------------|
| ₹.    | उत्पादपूर्व | एक करोड़ पद              | एक करोड़ पद          |
| ₹     | अग्रायणीय   | छियानवे लाख              | छियानवे लाख          |
| ⇉.    | वीर्यप्रवाद | सनर लाख                  | सनर लाख              |

४. अस्तिनास्ति प्रवाद साठ लाख

एक कम एक करोड ५. ज्ञानप्रवाद एक करोड छ: पद सन्यप्रवाद

७. आत्मप्रवाट ८. कर्मप्रवाद

छब्बीस करोड़ पद १ करोड अस्सी हजार

साढ़े बारह करोड़ पद

९. प्रत्याख्यान पद १०. विद्यानुवाद

८४ लाख पद १ करोड १० लाख पद

११. अवध्य २६ करोड पट १२. प्राणाय्

१ करोड़ ५६ लाख पद ९ करोड़ गद

१३. क्रियाविशाल १४. लोकबिन्दुसार साठ लाख

एक कम एक करोड़ पट एक करोड छ: पट

छब्बीस करोड पट १ करोड ८० लाख पद

८४ लाख पद

१ करोड़ १० लाख पद २६ करोड़ पट<sup>११</sup>

१३ करोड पद<sup>्र</sup>

९ करोड पद साढ़े बारह करोड़ पद

उपर्युल्लिखित तालिकाओं में अंकित दृष्टिवाद और चतुर्दश पूर्वो की पदसंख्या से यह स्पष्टत: प्रकट होता है कि श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों ही परम्पराओं के आगमों एवं आगम संबंधी प्रामाणिक ग्रन्थों में दृष्टिवाट की पदसंख्या संख्यात मानी गई है। शीलांकाचार्य ने सूत्रकृतांग की टीका में पूर्व को अनन्तार्थ यक्त बताने हुए लिखा है—

''पूर्व अनन्त अर्थ वाला होता है और उसमें वीर्य का प्रतिपादन किया जाता है।अत: उसकी अनन्तार्थता समझनी चाहिए।''

अपने इस कथन की पुष्टि में उन्होंने दो गाथाएँ प्रस्तुत करते हुए लिखा है-- ''समस्त नदियों के बालुकणों की गणना की जाय अथवा सभी समुद्रों के पानी को हथेली में एकत्रित कर उसके जलकर्णों की गणना की जाय तो उन बालुकणों तथा जलकणों की संख्या से भी अधिक अर्थ एक पूर्व का होगा।

इस प्रकार पूर्व के अर्थ की अननाता होने के कारण वीर्य की भी पूर्वार्थ के समान अनन्तता (सिद्ध) होती है। 🔭

नंदी बालावबोध में प्रत्येक पूर्व के लेखन के लिए आवश्यक मसि की जिस अनुल मात्रा का उल्लेख किया गया है उससे पूर्वी के संख्यान पद और अनन्तार्थयुक्त होने का आभास होता है। ँ ये तथ्य यही प्रुकट करते हैं कि पूर्वी की पदसंख्या असीम अर्थात् उत्कृष्टसंख्येय पदपरिमाण केंी थी।

#### जिनवाणी- जैतागम-साहित्य विशेषाङ्क

इन सब उल्लेखों से यह सिद्ध होता है कि द्वादशांगी का पूर्वकाल में बहुत बड़ा पद परिभाण था। कालजन्य मन्दमेधा आदि कारणों से उसका निरन्तर द्वास होता रहा। आचार्य कालक ने अपने प्रशिष्य सागर को कभी गर्व न करने का उपदेश देते हुए जो धूलि की राशि का दृष्टांत दिया उस दृष्टांत से सहज ही यह समझ में आ जाता है कि वस्तृत: द्वादशांगी का हास किस प्रकार हुआ। कालकाचार्य ने अपनी मुट्ठी में धूलि भर कर उसे एक स्थान पर रखा। फिर आचार्य कालक ने अपने प्रशिष्य सागर को संबोधित करते हुए कहा— ''वत्स! जिस प्रकार यह धूलि की राशि इदा एक स्थान से दूसरे, दूसरे से तीसरे और तीसरे से चौथे स्थान पर रखने के कारण निरन्तर कम होती गई है, ठीक इसी प्रकार तीर्थंकर भगवान महावीर से गणधरों को जो द्वादशांगी का ज्ञान प्राप्त हुआ था वह गणधरों से हमारे पुववर्ती अनेक आचार्यों को, उनसे उनके शिष्यों और प्रशिष्यों आदि को प्राप्त हुआ, वह द्वादशांगी का ज्ञान एक स्थान से दुसरे, दुसरे से तीसरे और इसी क्रम में अनेक स्थानों में आते-आने निरन्तर हास को ही प्राप्त होता चला आया है।'' ३४ अतिशय, ३५ वाणी के गुण और अनन्त ज्ञान -दर्शन--चारित्र के धारक प्रभु महावीर ने अपनी देशना में अनन्त भावभंगियों की अनिर्वचनीय एवं अनुपम तरंगों से कल्लोलित जिस श्रुतगंगा को प्रवाहित किया, उसे द्वादशांगी के रूप में आबद्ध करने का गणधरों ने यथाशक्ति पूरा प्रयास किया, पर वे उसे निश्शेप रूप से तो आबद्ध नहीं कर पाये। नदनन्तर आर्य सुधर्मा से आर्य जम्बू ने, जम्बू से आर्य प्रभव ने और आगे चलकर क्रमश: एक के पश्चातु दूसरे आचार्यों ने अपने—अपने गुरु से जो द्वादशांगी का ज्ञान प्राप्त किया उसमें एक स्थान से दूसरे स्थान में आते—आते द्वादशांगी के अर्थ के कितनी बड़ी मात्रा में पर्याय निकल गए, छुट गए अथवा विलीन हो गए, इसकी कल्पना करना भी कठिन है।

आर्य भद्रबाहु के पश्चात् (वी.नि.सं. १७०) अन्तिम चार पूर्व अर्थतः और आर्य स्थलभद्र के पश्चात् (वी.नि.सं. २१५) शब्दतः विल्प्त हो गए।

द्वादशांगी के किस—िकस अंश का किन—िकन आचार्यों के समय में इस हुआ यह यथास्थान बताने का प्रयास किया जायेगा। आर्य सुधर्मा से प्राप्त द्वादशांगी में से आज हमारे पास कितना अंश अविशिष्ट रह गया, यहाँ केवल यही बताने के लिए एक तालिका दी जा रही है, जो इस प्रकार है—

| अंग का नाम  | मूल पद संख्या | उपलब्ध पाठ (श्लोक प्रमाण)                          |
|-------------|---------------|----------------------------------------------------|
| अञ्चारांग   | १८०००         | २५००                                               |
|             |               | महापरिज्ञा नामक ७वाँ<br>अध्ययन विलुप्त हो चुका है। |
| सूत्रकृतांग | ইন্তিতত       | २१७० -                                             |
| स्थानांग    | ७२०००         | 3'9'9'0                                            |

### द्वादशांगी की रचना उसका हास एक आगम-लेखन

समवायांग १४४००० १६६७

व्यारत्याप्रज्ञप्ति २८८०००(नंदीसूत्र) १५७५२

८४०००(समवायांग)<sup>१६</sup>

ज्ञातुधर्मकथा समवायांग और नन्दी ५५०० इस अंग के अनेक के

अनुसार संख्येय कथानक वर्तमान में उपलब्ध हजार

पट और इन टोनों नहीं हैं।

अंगों की वृत्ति के अनुसार ५७६०००

उपासकदशा संख्यात हजार पद सम. ८१२

एवं नंदी के अनुसार पर दोनों सूत्रों की वृत्ति के अनुसार ११५२०००

अंतकृद्शा संख्यात हजार पद, ९००

सम. नंदी वृत्ति के अनुसार २३०४०००

अनुत्तरौपपातिकदशा संख्यात हजार पद, १९२

सम. नंदी वृ. के अनुसार ४६०८०००

प्रश्नव्याकरण संख्यात हजार पद, १३००

सम. एवं नंदी वृ. के समवायांग और नंदी सूत्र में अनुसार ९२१६००० प्रश्नव्याकरण सूत्र का जो

गरिचय दिया गया है, वह उपलब्ध प्रशनव्याकरण में

विद्यमान नहीं है।

विपाक सूत्र संख्यात हजार पद, १२१६

सम. और नंदी वृ. के अनुसार १८४३२०००

दृष्टिचाद संख्यात हजार पद पूर्वो सहित बारहवा अग

बीर निर्वाण सं.१००० में विन्छिन्न हो गया।

वस्तुस्थिति यह है कि द्रादेशांगी का बहुत बड़ा अंश कालप्रभाव से विलुप्त हो चुका है अथवा विच्छिन्न-विकीर्ण हो चुका है। इस क्रमिक हास के उपरान्त भी द्वादशांगी का जितना भाग आज उपलब्ध है वह अनमोल निधि है और साधना पथ में निरत मुमुक्षुओं के लिए बराबर मार्गदर्शन करता आ रहा है।

श्वेताम्बर परम्परा की मान्यता है कि दु:षमा नामक प्रवर्तमान पंचम आरक के अन्तिम दिन पूर्वाह काल तक भगवान् महावीर का धर्मशासन और महावीर वाणी द्वादशांगी अंशत: विद्यमान रह कर भव्यों का उद्धार करते रहेंगे।

तिल्गोगाली में अनुक्रम से यह विवरण दिया हुआ है कि किस—िकस अंग का किस-किस समय में विच्छेट होगा।''<sup>१९</sup> श्रुतविच्छेद के संबंध में दो प्रकार के अभिमत रहे हैं, इस प्रकार का आभास नन्दीसूत्र की चूर्णि से स्पष्टतः प्रकट होता है। नन्दीसूत्र-थेरावळी की ३२ वीं गाथा की व्याख्या में नन्दीचृर्णिकार ने इन दोनों प्रकार के मन्तव्यों का उल्लेख करते हुए लिखा है- ''बारह वर्षीय भीषण दुष्काल के समय आहार हेत् इधर-उधर भ्रमण करते रहने के फलस्वरूप अध्ययन एवं पुनरावर्तन आदि के अभाव में श्रुतशास्त्र का ज्ञान नष्ट हो गया। प्न: सुभिक्ष होने पर स्कंटिलाचार्य के नेतृत्व में श्रमणसंघ ने एकत्रित हो, जिस-जिस साधु को आगमों का जो जो अंश स्मरण था, उसे सुन-सुन कर सम्पूर्ण कालिक श्रृत को सृव्यवस्थित एवं सुसंगठित किया। वह वाचना मथुरा नगरी में हुई इसलिए उसे माथुरी वाचना और स्कन्दिलाचार्य सम्मत थी अत: स्कंदिलीय अनुयोग के नाम से पुकारी जाती है। दूसरे (आचार्य) कहते हैं— सूत्र नष्ट नहीं हुए, उस दुर्भिक्षकाल में जो प्रधान-प्रधान अनुयोगधर (श्रुतधर) थे, उनका निधन हो गया। एक स्कन्दिलाचार्यं बचे रहे। उन्होंने मथुरा में साधुओं को पून: शास्त्रों की वाचना-शिक्षा दी, अत: उसे माथुरी वाचना और स्कन्दिलीय अनुयोग कहा जाता है।<sup>7,86</sup>

नन्दीचूर्णि में जो उक्त दो अभिमतों का उल्लेख किया गया है, उन दोनों प्रकार की मान्यताओं को यदि वास्तविकता की कसौटी पर कसा जाय तो वस्तृत: पहली मान्यता ही तथ्यपूर्ण और उचित उहरती है। ''सूत्र नष्ट नहीं हुए''-- इस प्रकार की जो दूसरी मान्यता अभिव्यक्त की गई है वह तथ्यों पर आधारित प्रतीत नहीं होती। द्वादशांगी की प्रारम्भिक अवस्था के पद-परिमाण और वर्तमान में उपलब्ध इसके पाठ की तालिका इसका पर्यापा पुष्ट प्रमाण है। इस संबंध में विशेष चर्चा की आवश्यकता नहीं, क्योंकि वर्तमान में उपलब्ध द्वादशांगी का पाठ वल्लभी में हुई अन्तिम वाचना में देविर्द्ध क्षमाश्रमण आदि आचार्यों द्वारा वीर निर्वाण सं. 980 में निर्धारित किया गया था। इस अन्तिम आगम वाचना से १५३ वर्ष पूर्व वीर नि.सं. ८२७ में, लगभग एक ही समय में दो विभिन्न स्थानों पर दो आगम वाचनाएँ, पहली आगम वाचना आर्य स्कंदिल की अध्यक्षता में मथुरा में और दूसरी आचार्य नागार्जुन के नेतृत्व में, वल्लभी में हो चुकी थीं। उपरिवर्णित द्वितीय मान्यता के अनुसार द्वादशांगी का मूलस्वरूप ८२७ वर्षों तक यथावत बना रहा हो और केवल १५३ वर्षों की अवधि में ही इतने स्वल्प परिमाण में अवशिष्ट रह गया हो, यह विचार करने पर स्वीकार करने योग्य प्रतीत नहीं होता।

श्रुतकेवली आचार्य भद्रबाहु के जीवनकाल में वीर नि.सं. १६० के आसपास की अविध में हुई प्रथम आगम-वाचना के समय द्रादशांगी का जितना इस हुआ, उसे ध्यान में रखते हुए विचार किया जाय तो हमें इस कटु सत्य को स्वीकार करना होगा कि वी. नि. सं. ८२७ में हुई स्कन्दिलीय और नागार्जुनीय वाचनाओं के समय तक द्रादशांगी का प्रचुर मात्रा में हास हो चुका था तथा एकादशांगी का आज जो परिमाण उपलब्ध है, उससे कोई बहुत अधिक परिमाण स्कन्दिलीय और नागार्जुनीय वाचनाओं के समय में नहीं रहा होगा।

इन सब तथ्यों पर विचार करने के पश्चात् पहले प्रश्न का यहीं बास्तविक उत्तर प्रतीत होता है कि कालप्रभाव, प्राकृतिक प्रकोपों एवं अन्य प्रतिकृल परिस्थितियों के कारण प्रमुख सूत्रधरों के स्वर्गगमन के साथ—साथ श्रृत का भी शर्नै: श्रृतै: द्वास होता गया।

#### वल्लभी-परिषद् का आगम-लेखन

श्वेताम्बरं जैन सम्प्रदाय की यह परम्परागत एवं सर्वसम्मत मान्यता है कि वर्तमान में उपलब्ध आगम देवर्द्धिगणी क्षमाश्रमण द्वारा लिपिबद्ध करवाये गये थे। लेखनकला का प्रारम्भ भगवान ऋषभदेव के समय से मानते हुए भी यह माना जाता है कि आचार्य देवर्द्धि क्षमाश्रमण से पूर्व आगमों का व्यवस्थित लेखन नहीं किया गया। पुरातन परम्परा में शास्त्रवाणी को परमपवित्र मानने के कारण उसकी पवित्रता को अक्षुण्ण बनाये रखने के लिये आगमों को श्रुत-परम्परा से कण्ठाग्र रखने में ही श्रेय समझा जाता रहा। पूर्वकाल में इसीलिये शास्त्रों का गुस्तकों अथवा पन्नों पर आलेखन नहीं किया गया। यही कारण है कि तब तक श्रुत नाम से ही शास्त्रों का उल्लेख किया जाता रहा।

जैन परम्पर ही नहीं वैदिक परम्पर में भी यही धारणा प्रचलित रही और उसी के फलस्वरूप वेद वेदांगादि शास्त्रों को श्रुति के नाम से संबोधित किया जाता रहा। जैन श्रमणों की अनारम्भी मनीवृत्ति ने यह भी अनुभव किया कि शास्त्र-लेखन के पीछे बहुत सी खटपटें करनी होंगी। कागज, कलम, मसी और मसिपात्र आदि लाने, रखने तथा सम्हालनें में आरम्भ एवं प्रमाद को वृद्धि होगी। ऐसा सोच कर ही वे लेखन की प्रवृत्ति से बचते रहे। पर जब देखा कि शिष्यवर्ग की शारणा-शक्ति उत्तरोत्तर श्रीण होती चली जा रही है, शास्त्रीय पाठों की स्मृति के अभाव से शास्त्रों के पाठ—परावर्तन में भी आलस्य तथा संकोच होता जा रहा है, बिना लिखे शास्त्रों को सुरक्षित नहीं रखा जा सकेगा, शास्त्रों के न रहने से ज्ञान नहीं रहेगा और ज्ञान के अभाव में अधिकांश जीवन विषय, कषाय एवं प्रमाद में व्यर्थ ही चला जायेगा, शास्त्र-लेखन के द्वारा पठन पाठन के माध्यम से जीवन में एकाप्रता

## 32 जिनवाणी- जैनागम-स्महित्य विशेषाङ्क

बढ़ाते हुए प्रमाद के। घटाया जा सकेगा और ज्ञान-परम्परा को भी शताब्दियों तक अबाध रूप से सुरक्षित रखा जा सकेगा, तब शास्त्रों का लेखन सम्पन्न किया गया ।

इस प्रकार संघ को ज्ञानहानि और प्रमाद से बचाने के लिये संतों ने शास्त्रों को लिपिबद्ध करने का निश्चय किया। जैन परम्परानुसार आर्यरिक्षत एवं आर्य स्कन्दिल के समय में कुछ शास्त्रीय भागों का लेखन प्रारम्भ हुआ माना गया है। किन्तु आगमों का सुव्यवस्थित सम्पूर्ण लेखन तो आचार्य देवद्धि क्षमाश्रमण द्वारा वल्लभी में ही सम्पन्न किया जाना माना जाता है।

देवर्द्धि के समय में कितने व कौन—कौन से शास्त्र लिपिबद्ध कर लिये गये एवं उनमें से आज कितने उसी रूप में विद्यमान हैं, प्रमाणाभाव में यह नहीं कहा जा सकता। ''आगम पुत्थयलिहिओ'' इस परम्परागत अनुश्रुति में सामान्य रूप से आगम पुस्तक रूप में लिखे गये— इतना ही कहा गया है। संख्या का कहीं कोई उल्लेख तक भी उपलब्ध नहीं होता। अर्वाचीन पुस्तकों में ८४ आगम और अनेक प्रन्थों के पुस्तकारूढ करने का उल्लेख किया गया है। नदीसूत्र में कालिक और उत्कालिक श्रुत का परिचय देते हुए कुछ नामावली प्रस्तुत की है। बहुत संभव है देवर्द्धि क्षमाश्रमण के समय में वे श्रुत विद्यमान हों और उनमें से अधिकांश सूत्रों का देवर्द्धिंगणी क्षमाश्रमण ने लेखन करवा लिया हो। नन्दीसूत्र में अगप्रविष्ट एवं अगबाह्य भेद करके अगप्रविष्ट में १२ अगों का निरूपण किया गया है। अगबाह्य को दो भागों में विभक्त किया गया है— १. आवश्यक एवं २. आवश्यक व्यतिरिक्त। आवश्यक- १. सामाइयं २. चडवीसत्थओ ३. वंदणयं ४. पडिक्कमणं ५. काउस्सग्गो ६. पच्चक्खाणं। आवश्यक व्यतिरिक्त— १. कालिक २. उत्कालिक। पूर्ण नामावली इस प्रकार है—

## अंगप्रविष्ट (12 अंग)

१. आयारो

३. ठाणं

५. वियाहपण्णत्ती

७. उवासगदसाओ

९. अणुत्तरोववाइयदसाओ

११. विवाग स्य

२ सुयगडो

४. समवाओ

६. नायाधम्मकहाओ

८. अंतगडदसाओ

१० पण्हातागरणाइ

१२ दिदिठवाओ (विन्छिन)

## उत्कालिक श्रुत

१. दसवेयालियं

३. चुल्लकप्पसुयं

५. उववाइय

जीवाभिगम

२. कणियाकणियं

४. महाकप्पसुय

६ . सयपसेणड्य

८. पन्नवणा

#### द्वादशांगी की रचना, उसका हास एवं आर्म-लेखन

33

- ५. महापन्नवणा
- ११ नटी
- १३. टेविन्दथव
- १५. चदाविज्जय
- १७. पोरिसिमंडल
- १९. विज्जाचरणविणिच्छओ
- २१. झार्णावभत्ती
- २३. आयविसोही
- २५. संलेहणासुयं
- २७ चरणविहि
- २९. महापन्चकखाण आदि

- १०. पमा<mark>यप्पमा</mark>य
- १२. अणुओगदाराइ
- १४. तंदुलवेयालिय
- १६. सूरपण्णति
- १८. मंडलपवेस
- २०. गणिविज्जा
- २२, मरणविभनी
- २४. बीयरःगसुयं
- २६. विहारकणी
- २८. आउरपञ्चकखाण

## कालिक श्रुत

- १. उत्तरज्झयणाइं
- ३. कप्पो
- ५. निसीहं
- ७. इसिभासियाई
- ९. दीवसागरपण्णत्ती
- ११ : खुडियाविमाणपविभत्ती
- १३. अंगचूलिया
- १५. विवाहचूलिया
- १७. वरुणोववाए
- १५. धरणोववाए
- २१. वेलधरोववाए
- २३. उट्ठाणसुयं
- २५. नागपरियावणियाओ
- २७. कप्पिया
- २९. पुष्फियाओ
- ३१. वण्हिदसाओ

- २. दसाओ
- ४. ववहारो
- ६ . महानिसीहं
- ८. जंबूदीवपण्णाती
- १०. चंदपण्णानी
- १२. महल्लियाविमाणपविभन्ती
- १४. वग्गचूलिया
- १६. अरुणोववाए
- १८. गरुलोववाए
- २०. वेसमणोववाए
- २२. देविन्दोववाए
- २४. समुद्रुठाणसुय
- २६ : निरयावलियाओ
- २८. कप्पवडंसिया
- ३०. पुप्फचूलियाओ

इस प्रकार कुल ७८ श्रुत बताये गये हैं।

श्वेताम्बर मूर्तिपूजक परम्परा द्वारा वर्तमान में ४५ आगम माने जाते हैं, पर स्थानकवासी और तेरापन्थ परम्परा में ११ अंग, १२ उपांग, ४ मूरु, ४ छेद और १ आवश्यक इस प्रकार ३२ शास्त्रों को प्रामाणिक मानते हैं। ४५ सूत्रों की संख्या इस प्रकार है—

#### 11 अंग

- १. आचारांग
- ३. स्थानांग
- ५. भगवती
- ७. उपासकदशांग

- २. सूत्रकृतांग
- ४. समवायांग
- ६ ज्ञाताधर्मकथांग
- ८. अतकृतदशांग

| 34 |                        | जिनवाणी- जैनागम-साहित्य विशेषाङ्क |
|----|------------------------|-----------------------------------|
| 9  | . अनुतरीपपतिकटशांग     | १०. प्रश्नव्याकरण                 |
| ११ | विपाक श्रुत            |                                   |
|    |                        | 12 उपांग                          |
| γ  | . औपपातिक              | २ . राजप्रश्नीय                   |
|    | . जीवाभिगम             | ४. प्रज्ञापना                     |
| ų  | , जम्बूद्रीपप्रज्ञप्ति | ६ . चन्द्रप्रज्ञप्ति              |
| 19 | . सूर्यप्रज्ञप्ति      | ८. कल्पिका                        |
| ۷  | . कल्पावर्तसिकाः       | १०. पुष्पिका                      |
| ११ | . पुष्पचूलिका          | १२. वृष्णिदशा                     |
|    |                        | 10 प्रकीर्णक                      |
| १  | . चतुश्शरण प्रकीर्णक   | २. आतुर प्रत्याख्यान              |
| 3  | . भवत प्रत्याख्यान     | ४. संस्तार प्रकीर्णक              |
|    | . तंदुल वैचारिक        | ६ . चन्द्रविद्यक / चन्द्रवेध्यक   |
| છ  | . देवेन्द्रस्तव        | ८ . गणिविद्या                     |
| 9, | . महाप्रत्याख्यान      | १०. मरणसमिधि                      |
|    |                        | 6 छेदसूत्र                        |
| ٤  | , निशीथ                | २. व्यवहार                        |
| ₹  | . बृहत्कल्प            | ४. दशाश्रुतस्कन्ध                 |
| ų  | , महानिशीथ             | ६ . जीतकल्प                       |
|    |                        | 4 मूलसूत्र                        |
| १  | . दशवैकालिक सूत्र      | २. अनुयोगद्वार                    |
| ₹  | . उत्तराध्ययन          | . ४. नन्दीसूत्र                   |
|    |                        | 2 चूलिका                          |
|    | 5 e re                 | <del></del>                       |

१. ओघनियंक्ति

२. पिण्डनिर्युक्तित

कुछ लेखक **नन्दी** और **अनुयोगद्वार** सूत्र को नृतिका मानते हैं और ओघनियुक्ति एवं पिण्डिनियुक्ति को एक मानकर आवश्यकसूत्र को भी मूलसूत्रों में गिनते हैं।

#### 1 आवश्यक

## १. आवश्यक सूत्र

इनमें से १० प्रकीर्णक, अंतिम २ छेदसूत्र और २ चूलिकाओं के अतिरिक्त ३२ सृत्रों को स्थानकवासी एवं तेरापंथ सम्प्रदाय मान्य करती हैं। इवेताम्बर मूर्तिपूजक सम्प्रदाय ४५ को प्रामाणिक स्वीकार करती है। उस स्थिति में ओघनिर्युक्ति एवं पिण्डिनिर्युक्ति को एक सूत्र के रूप में सम्मिलित कर लिया जाता है।

नन्दीसूत्र-गत कालिक उत्कालिक सूत्रों की तालिका में १० में से ४ प्रकीर्णक, २ छेदसूत्र एवं २ चूलिकाएँ (ओर्त्रनिर्युक्ति, पिण्डनिर्युक्ति) नहीं हैं और ऋषिभाषित का नाम जो कि नंदीसूत्र की तालिका में हैं, वह वर्तमान ४५

## द्वादशांगी की रचना, उसका होस एवं आगम-लेखन

आगमों की संख्या में नहीं है। संभव है ४४–४५ आगम और ज्योतिषकरंडक आदि वीर नि.सं. ९८० में हुई बल्लभी परिषद् में लिखे गये हों। विद्वान इतिहासज्ञ पुरातन सामग्री के आधार पर इस संबंध में गम्भीरतापूर्वक गवेषणा करें तो सही तथ्य प्रकट हो सकता है।

#### स्पष्टीकरण

मुलसूत्रों की संख्या और क्रम के संबंध में विभिन्न मान्यताएँ उपलब्ध होती हैं। कुछ विद्वानों ने ३ मूलसूत्र माने हैं तो कहीं ४ की संख्या उपलब्ध होती है। क्रम की दृष्टि से उत्तराध्ययन को पहला स्थान देकर फिर आवश्यक और दशवैकालिक बताया गया है जबिक दूसरी ओर उत्तराध्ययन, दशवैकालिक और आवश्यकसूत्र इस प्रकार मूलसूत्रों की संख्या तीन की गई है। पिण्डनियुंक्ति तथा कहीं—कहीं पिण्डनियुंक्ति और ओघनियुंक्ति को संयुक्त मान कर चार की संख्या मानी गयी है।

स्थानकवासी परम्परा के अनुसार आवश्यक और पिण्डनिर्युक्ति के स्थान पर नंदी और अनुयोगद्वार को मिला कर चार मूल सूत्र माने गये हैं। जबिक दूसरी परम्परा नन्दी और अनुयोगद्वार को चूलिका सूत्र के रूप में मान्य करती है।

#### संदर्भ

- अत्थं भासइ अरहा, सुलं गंथंति गणहरा निउण। सासणस्स हियट्ठाए, तओ सुरं पवनइ।। (आ. नियुंक्ति, गा. १९२, धवला भा.१, पृ. ६४,७२)
- २. ''द्वालसंगे गणिपिडगे'' (समबायागसृत्र १ व १३६ , नंदी. ४०)
- सुत्तं गणहरकथिदं, तहेव पत्तेयबुद्धकथिदं चः सुदकैवलिणा कथिदं, अभिण्णदसपुष्टकाथिदं च ॥४। (मूलाचार, ५-८०)
- दुवालसंगं गणिपिडग वृच्छित्तिनयट्ठाएँ अवुच्छित्तिनयट्ठाए अणाइयं अपज्जवसियं।। (नन्दीसूत्र, सूत्र ४२)
- ५. ''तेणं कालेणं तेणं समएणं अज्ज सुहागस्स अणगरस्स जेट्ठे अंतेवासी अज्ज जंबू नामे अणगारे.....अज्ज सुहम्मस्स थेरस्स नच्चासन्ने नाइदूरे,..... विणएणं पञ्जुवासमाणे एवं वयासी जइणं भंते समणेणं भगवया महःवीरेणं...... ....पंचगरस अंगरस अयगङ्टे पण्णने छट्ठस्स णं भते! नायधम्मकहाणं के अट्ठे पण्णते? जंबृति अञ्जसुहरमे थेरे अञ्ज जंब् नामं अणगारं एवं वयासी.......।'' (नायाधम्मकहाओ १—५)
- ६. तत्र सर्वज्ञेन परनर्षिणः परमाचिन्त्यकेवलज्ञानविभृतिविशेषेण अर्थत आगम उदिष्टः (सर्वार्थसिद्धि १--२०) **ग्रन्थरचनमञ्जगपूर्वलक्षणम्** ।
- ७. बुद्धयतिशयद्भियुक्तेगणधरैरनुस्मृतग्रन्थरवयम्-आचारादि द्वाटशविधमंगप्रविष्ट-(राजवार्तिक १—२०१२, पृ. ७२) मृच्यते ।
- ८. (क) तस्याप्यर्थनः सर्वज्ञवीतसगग्रणेतृकत्वसिद्धेः अर्हदभाषितार्थगणधर देवैः ग्रंधिनम्

### जिनवाणी- जैनागम-साहित्य विशेषाङ्क

36

(मत्त्वार्थाशलोकवार्तिक, पृ.६) इति वचनात्र ।

(ख) द्रव्यश्रुतं हि द्वादशांगवचनात्मकमाप्तोपदेशरूपमेव, तदर्थज्ञान तृ भावश्रुतं, तद्भयमपि मणधरदेवानां भगवदर्हत्सर्वज्ञवचनानिशयप्रसादात् स्वमतिश्रुतज्ञाना-वरणवीर्यान्तरायक्षयोपशमानिशयाच्य उत्पद्यमानं कथमान्तायत्तं न भवेत्?

(तत्वार्थश्लोकवार्त्तिक)

- ९. तदिवसे चेव सुहम्माइरियो जबूसामीयादीणमणेयाणमःइरियाणं वक्खाणिददुवालसंगो बाइनउक्कखयेण केवली जादो : (जयवला, ५.८४)
- १० अगुपण्याति
- ११, दिगम्बर परम्परा में ११वें पूर्व का नाम कल्याण है।
- १२. एवेताम्बर परम्परानुसार पूर्वों की उपर्युक्त पदसंख्या समवायांग एवं नन्दीवृत्ति के आधार पर तथा दिगम्बर परम्परानुसार पदसंख्या धवला, जयभवला, गोम्मटसार एवं अंग पण्णति के अनुसार दी गई है। (सम्पाटक)
- १३, यतोऽनन्तार्थं पूर्वं भवति, तत्र च वीर्यमेव प्रतिपुद्धते, अनन्तर्थता चातोऽवगतन्तव्यः तद्यथा--

सन्वनईणं जा होज्ज बालुया गणणमागया सन्ती। तनो बहुयतरागो, एगस्सस अत्थो पृव्वस्य १९॥ सव्यसमृहाणजलं, जइ पत्थमियं हविज्ञ संकलियं। एसो बहुयतरागो, अत्थो एगस्स पुव्वस्स ॥२॥

तदेव पूर्वार्थस्यायन्याद्वीर्थस्य च तदर्थत्वादनन्तता वीर्यस्येति। (सूत्रकृतांग, (बोर्याधिकार) शीलांकाचार्यकृता टीका, आ. श्री जवाहरलाल जी म. द्वारा संपादित, पू. ३३५)

- १४. मंदीसूत्र (धनपतिसिंह द्वारा प्रकाशित) पृ. ४८२—८४
- १५. हो लक्खा अट्ठासीइ प्रयसहस्साई प्रयस्पेणं.... .(नंदी, पृ. ४५८, राय धनपतिसिंह)
- १६. चउरासीडपयसहस्साइ पयम्मेणं पण्जना....(समवायांम, पृ.१७९अ. धनपटिसिंह)
- १७. तित्थोगालो एत्थं, वत्तव्वा होई आगुपुव्वीए। जे तस्स उ अंगस्स, वुच्छेदो जहिं विणिद्द्ठो ॥ व्या. भा. १०,७०४
- १८. नदीचुर्णि, पृ. ९ (पृण्यविजयजो म. द्वारा संपादित)





मुनि श्रीसुशीलकुमार

# भिक्षु जमाली और बहुरतदृष्टिवाद

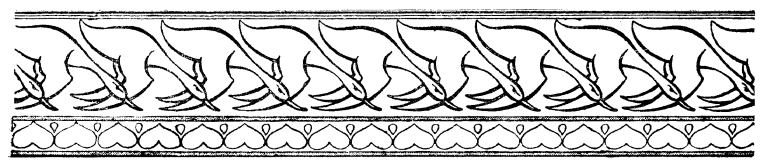
भगवान् महावीरके युग में, सत्य के सम्बन्ध में बहुत कुछ सोचा गया. वह एक चिन्तन-प्रधान युग था. विचारकोंने विचार की मौलिकता के नाते अपना एक विशिष्ट स्थान बना लिया था. विचार एक बहुत बड़ी शक्ति है, विचारकों के बल से हम मनुष्य के सोचने के ढंग को और सिद्धान्त स्थापित करनेवाले दृष्टिकोण को इस प्रकार व्यवस्थित कर देते हैं कि बुद्धि की सही समभ और स्फुरणा से उठे हुए भावावेग वास्तविकता का रूप ले लेते हैं. जीवन और जगत् के प्रति जितनी हमारी धारणा है वह सब विचारकों की देन है. हमारे विश्वास और हमारी श्रद्धा हमें अपने सम्बन्ध में और जगत् के सम्बन्ध में स्वरूप निर्धारण करने में एक मात्र सहायक होती है.

भगवान् महावीरने आत्मा को और इस सारे जगत् को स्याद्वाद की दृष्टि से, नय और निक्षेपके वर्गीकरण से व भेद और अभेद दृष्टि से सोचा है. इसी तरह भगवान् बुद्ध ने, पूर्ण काश्यप ने, प्रबुद्ध कात्यायन ने, मंखली गोशाल ने और संजय वेलट्ठी-पुत्त ने भी इस जगत् के सम्बन्ध में अपने-अपने ढंग से विचार किया है. वह हमारे राष्ट्र का स्वर्ण-युग था. उस काल में मौलिक विचार और मौलिक दर्शन हमारी संपत्ति बन रहे थे. विचारों की दृढ़ता और आचार की निष्ठा उस युग की अस्मिता बन गई थी.

जमाली उसी जमाने के ऋषि हैं. भगवान् महावीर के वे अनन्यतम शिष्य थे. सांसारिक सम्बन्ध में वे बहन के पुत्र होने के नाते भानजे लगते थे. और स्वयं भगवान् महावीर की सुपुत्री का परिणय भी उन्हीं के साथ हुआ था, इस नाते भगवान् महावीर के जामाता भी थे. वैराग्य-भाव के साथ जमाली ने ५०० राजकुमारों और सुदर्शना ने १००० सिखयों के साथ भगवान् महावीर के पास दीक्षा घारण कर ली थी. भगवान् महावीर के केवल-ज्ञान के चौदह वर्ष बाद श्रावस्ती के तैंदुकवन में यह चर्चा उठी थी, जिसको हम बहुरतदृष्टिवाद कहते हैं.

जमाली, श्रमण भगवान् महावीर से अलग हो कर तैंदुकवन में विश्रामार्थ गये तो उन्होंने अपने शिष्यों से कहा, कि मेरा शरीर रुग्ण है, बहुत जल्दी मेरे शैयासन को बिछा दो. दर्शन का प्रारम्भ जीवन की बहुत छोटी-छोटी घटनाओं से हो जाया करता है. मालूम नहीं कब सत्य या सत्याभास हमें प्राप्त हो जाये और उसके पीछे हम अपना सर्वस्व लगा दें. ऐसी ही स्थिति जमाली की हुई.

आसन बिछाने की ग्राज्ञा देने के बाद जमाली ने अपने शिष्यों से पूछा: 'मेरा आसन बिछ गया?' शिष्यों ने कहा: 'हां'. उनकी स्वीकारोक्ति के बाद जमाली जब बड़ी अधीरता के साथ पहुँचे तो देखा कि आसन अभी बिछ रहा है. जमाली ने कहा: 'सत्य का व्रत लेने वाले साधक इतना ग्रसत्य नहीं बोल सकते. आसन जब तक पूरी तरह बिछा नहीं, तब तक बिछे होने की बात कैसे कह सकते हैं ?' शिष्यों ने कहा: ''श्रमण भगवान् महावीर का यह सिद्धांत है कि 'चलमाणे चिलए' और अन्त में ''निज्जरमाणे निज्जरिए'' इसके अनुसार जिस काम को हम कर रहे हैं, उसको कर चुके, ऐसा हमें मानना चाहिए.' जमाली कहने लगे: 'जब तक काम पूरा न हो जाय, जब तक किया उद्देश्य को परिपूरित न कर दे, तबतक हम



### ४२४ : मुनि श्रीहजारीमल स्मृति-ग्रन्थ : द्वितीय श्रध्याय

ऐसा नहीं कह सकते कि वह काम हो गया, अगर कहते हैं तो उसमें असत्य लगता है.<sup>9</sup> बस इतनी-सी बात पर चर्चा चल पडी. भगवान महावीर का सिद्धांत और जमाली का तर्कवाद दोनों एक दूसरे के विरुद्ध मोर्चा बना कर खड़े होगए. जमाली के साधुओं में और सुदर्शना की साध्वियों में यह चर्चा चल पड़ी कि जमाली का कथन सत्य है या भगवान् महा-वीर का!' सुदर्शना जमाली के सिद्धांतका समर्थन करने लगी. किन्तु कुछ समय पश्चात् ही एक ऐसी घटना घटी कि जिससे उसे अपनी भूल का पता चल गया. ढंक नाम के प्रजापित के यहां ठहरने का अवसर प्राप्त हुआ. ढंक जमाली के इस सिद्धांत का विरोधी था और भगवान् महावीर के 'चलमाणे चिलए' सिद्धांत का उपासक था. उसने उसके सामने अग्नि का एक शोला महासती सुदर्शनाकी साड़ी पर गिरा दिया. गिरते ही सुदर्शना चिल्ला उठी: भेरी साड़ी जल गई. तब ढंक ने कहा : 'आप जमाली के सिद्धांत को मानने वाली हैं, जब तक क्रिया की अन्तिम परिणति न हो जाय, तब तक आप यह नहीं कह सकतीं कि साड़ी जल गई, क्योंकि शोले ने साड़ी नहीं जलाई, अभी तो इसका एक हिस्सा ही जला है. आपने कैसे कह दिया कि साड़ी जल गई. बात तो व्यवहार की थी पर उसका असर मन पर हो गया और जमाली के सिद्धांत को एक आग के छोटे से शोले ने तथ्यहीन कर दिया. सुदर्शना के साथ अन्य साब्वियाँ भी महावीर के संघ में जा मिलीं. बहुत साधु भी जिनके मन में जमाली के सिद्धांत के प्रति आस्था नहीं हुई, भगवान् महावीर के श्रमण-संघ में चले गये, किन्तु जमाली अपनी बात पर डटे रहे और उनके लगातार चिन्तन ने बहुरतदृष्टिवाद को जन्म दिया.

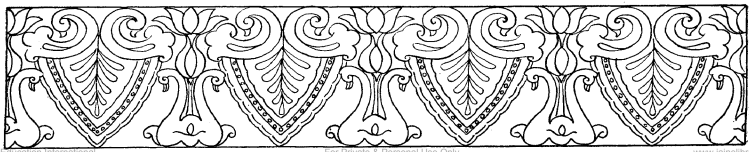
व्यवहार का बहुत-सा सम्बन्ध जमाली के सिद्धांत से जुड़ता है. हम भोजन कर रहे हैं तो ऐसा नहीं कह सकते कि भोजन कर चुके. हम जा रहे हों तो ऐसा नहीं कहते कि हम जा चुके हैं. हम लिख रहे हों तो ऐसा नहीं कह सकते कि हम लिख चुके हैं अगर कहते हैं तो व्यावहारिक दृष्टि से सत्य उसके साथ नहीं रहता. जमाली ने अपने बहुरतदृष्टिवाद की सिद्धि के लिए जितने तर्क दिए हैं वे सब व्यवहार से लिए हैं. बहुरतदृष्टिवाद का अर्थ यह है कि उद्देश्य की परिपूर्णता में जब हम सफल हो चुके हों अर्थात् बहुतांश या सर्वांश में जब हम किया पूर्ण कर लें तभी हमें किसी कार्य को 'किया हुआ' कहना चाहिए. यही जमाली का दर्शन था.

वाणी सत्य के किनारों से सट कर चल सके, इस पर बड़ी शोध हुई है. यद्यपि वाणी और सत्य को अर्थात् यथार्थ और भाषा को आपस में जोड़ने की क्षमता पूर्णता से मनुष्य को प्राप्त नहीं हुई है. भाषा इतनी निर्वल और शक्तिहीन है कि वह अपने मन में उठने वाले किसी गंभीर भावावेग को अभिव्यक्ति नहीं दे सकती. गुड़ खाने के बाद गुड़ का स्वाद बताने का सामर्थ्य हमारी भाषा में नहीं है, 'गूंगे का गुड़' लोकोक्ति से आप यह मत समक लीजिये कि गूंगा ही गुड़ का स्वाद नहीं बता सकता अपितु संसार का कोई भी व्यक्ति नहीं बता सकता. सबसे बड़ी कठिनाई यह है कि जब हम सत्य बोलने की प्रतिज्ञा लेते हैं उस समय जितनी सरलता प्रतीत होती है, उतना बोलने में सत्य को स्थापित करना आसान नहीं होता है.

जमाली सत्य के पक्षपाती थे, और सत्य की पूर्ण रक्षा के विचार से ही उन्होंने बहुरतदृष्टिवाद की स्थापना की. जीवन के अन्त तक वे इसी बात पर डटे रहे. किन्तु भगवान् महावीर के अकाट्य तर्कों और गहराइयों से प्राप्त हुए अनुभव के मोती इतने वास्तविक थे कि उन्होंने बहुरतदृष्टिवाद को स्थापित नहीं होने दिया.

भगवान् महावीर का कथन था कि लोग समय की सूक्ष्मता को और किया की तीव्रता को पहचान नहीं पाते हैं. काल का सबसे छोटा हिस्सा, जिसके हम टुकड़े न कर सकें और जिससे और लघुतम काल की कल्पना न कर सकें, एक 'समय' कहा गया है. 'समय' को समभाने के लिये किसी भी दृष्टांत के द्वारा 'नेति-नेति' प्रकिया का ही अवलम्बन लेना पड़ता है. भगवान् महावीर कहते हैं कि आँख की पलक गिरा देने मात्र में असंख्यात समय बीत जाते हैं. 'समय' कितना सूक्ष्म है, इससे आप अनुमान लगा सकते हैं. फिर आवलिका, श्वासोच्छ्वास, प्राण, स्तोक, लव, मुहूर्त, अहोरात्र, पक्ष, मास, ऋतु, अयन, वर्ष, युग, सहस्रयुग, पूर्व, शंकु, महापद्म, निखर्व, त्रुटितांग और शीर्षप्रहेलिका तक की गणना तो और भी विस्तृत है. यह सब गणना भी समय को नापने में असमर्थ है.

१. विस्तार से जानने के लिए देखिए विशेषावश्यक्तसूत्र —गा० २३०६ से २३३२



## मुनि सुशीलकुमार : भिन्नु जमाली श्रौर बहुरतदृष्टिवाद : ४२४

कोई बलिष्ठ नवयुवक अपने बलिष्ठ हाथों से जब वस्त्र काटता है तो जमाली के अनुसार जब तक वह पूरा वस्त्र न काट ले तब तक वस्त्र काटा हुआ नहीं कहा जासकता. किन्तु भगवान् महावीर कहते हैं कि वस्त्र काटने की प्रथम किया जितनी हो चुकी है, जिसमें कितने तन्तु कट चुके और एक तन्तु में कितने रेशे, और एक रेशे में कितने रज-कण और हर रज में कितने परमागा प्रदेश, उन सबको काट कर के ही वह व्यक्ति उस वस्त्र के मध्य तक पहुँचा है. अगर आप कहें कि पहला तन्तु जो उसने काटा और पहले तन्तु में रहे हुए लक्ष्याविध रजकणों को काटा, वह सब काटा हुआ नहीं माना जा सकता, तो समूचे वस्त्र का काटना भी आप कैसे मानेंगे ? क्योंकि वही क्रिया काटने की पहले समय भी हुई और अन्तिम समय में भी वही काटने की किया की गई. कोटि-कोटि तन्तुओं के रजकणों को काटने को काटना हम नहीं मानें और जिनको हम काट चूके हैं उनको हम काट रहे हैं, कहें तो क्या यह सत्य के निकट होगा ? आप भोजन कर रहे हैं, लेकिन आप जो ग्रास खा चूके और उस एक ग्रास में कितने बीज और उस बीज में रहे हुए कितने रज-कण, हर रजकण में कितने परमारण-प्रदेश को खा चुकने पर भी आप खा रहे हैं. यह कैसे कहेंगे ? यही उदाहरण आप चलने पर घटाइये, अनुभव पर घटाइये, मरने पर घटाइये, छेदन करने में, भेदन करने में घटाइये अथवा किसी पर भी घटाइये. आपको इस सत्य का दर्शन होगा कि आप जिसे काट रहे हैं, उसको काट चुके हैं, चल रहे हैं वो चल चुके हैं. अनुभव कर रहें हैं, वो कर चुके हैं. अगर इसे व्यवहार में घटाना हो तो एक बड़ा सीधा उदाहरण है. कोई व्यक्ति अपने घर से अमरीका के लिये चल पड़ता है, और थोड़ी देर बाद उसका कोई मित्र आकर पूछता है कि वह कहाँ गया ? आप कहते हैं—अमरीका गया. बेशक वह अभी रास्ते में ही हो, या चल रहा हो परन्तु इस बात को सुनने के बाद भी आपके कथन को कोई असत्य नहीं कहता. जब कि उद्देश्य के नाते वह असत्य है.

अमरीका जाने के निमित्त घर से चल पड़ने का नाम ही अमरीका जाना मान लिया, यह क्यों ? इसलिए कि यह एक व्यवहार है. उद्देश्य के नाते यह कथन सर्वत्र असत्य नहीं है. किन्तु कर्मवाद के क्षेत्र में जब हम भगवान् महावीर के सिद्धान्त को घटायेंगे, केवल-ज्ञान की प्राप्ति और महा-परिनिर्वाण की अवस्था में इसे लागू करेंगे तो हमें भगवान् महावीर के इस सिद्धान्त की सच्चाई का दर्शन होगा. जैसा कि भगवती सूत्र में भगवान् ने कहा है कि : प्रथम समय के चिलत कर्म अथवा आदि समय में चिलत कर्मांश को उत्तर समय की अपेक्षा चिलत मानना. उदय में आए हुए कर्म-दिलक के अनुभव को असंख्यात समयवर्ती उत्तर समयों की अपेक्षा वेदित मानना. भोगते हुए कर्मभोग को मुक्ति मानना. जीव-प्रदेश हे कर्मांश को प्रहाण करते हुए प्रहीण मानना. छेदन होते हुए कर्मांश को छिन्न, भेदन होते हुए कर्म के रसास्वाद को भिन्न, दग्ध होते हुए कर्मांश को दग्ध, नष्ट होते हुए आयुष कर्मांश को मृत और निर्जरित श्रर्थात् अपुन-भिव रूप में क्षय करते हुए कर्मांश को निर्जरित मानना ही सिद्धान्त के अनुकूल है.

सत्य की गहराई और कर्मबन्ध की विलक्षणता, केवलज्ञान की उत्पत्ति और निर्वाण की प्राप्ति के सारे पहलुओं को समभ लिया जाय तो हम इन एकार्थक और भिन्नार्थक वाक्यों की सचाई को सही रूप से जान सकते हैं. अगर हम समय की सूक्ष्मता में विश्वास करते हैं, किया की तीव्रता को मानते हैं और स्कन्ध, देश, प्रदेश के सारे पदार्थगत सूक्ष्म तन्त्रात्मक, हिस्सों के अस्तित्व को स्वीकार करते हैं, तो भगवान् महावीर के सिद्धान्त को माने विना किसी तरह भी सत्य हाथ नहीं लग सकता. सत्य के प्रति तीर्थंकर भगवान् कितने जागरूक थे और कितनी गहराई से उन्होंने हमारे सामने इस सत्य का प्रकाश अनाव्रत किया है, उसके लिये युग-युग तक हम उनके कृतज्ञ रहेंगे. यह स्वाभाविक है, किन्तु जमाली श्रमण के इस उपकार को हम नहीं भुला सकते कि अगर वह बहुरतदृष्टिवाद के आग्रही सिद्धान्त को स्थापित न करते तो हमें भगवान् महावीर के सत्य-सिद्धान्त को समभने में अवश्य किठनाई अनुभव होती.

१. अनुयोगद्वार सूत्र.

२. चल मार्गे चिलए ?, उदीरिज्जमार्गे उदीरिए ?, वेइज्जमार्गे वेइए ?, पहिज्जमार्गे पहीर्गे ?, छिज्जमार्गे छिन्ने ?, मिज्जमारो भिन्ने ?, उज्जमारो दड्ढे ?, मिज्जमारो मडे ?, निज्जरिज्जमारो निज्जिरो ?

the reading is both difficult and doubtful.6 We are thus permitted to introduce, at need, new corrections into the text which is presented to us. The formula is here different from that which we find in the two preceding cases. Burnouf clearly saw that the name of the king is this time in the nominative. It follows that we must divide the words after abhisité. The characters which follow present some uncertainty. I shall commence by considering those with which the next line commences. Basing my emendation on the analogy of the inscriptions of Dasaratha, which have been also commented upon by Burnouf, I do not hesitate to read instead of HP80-18 adamathátima several characters of which are expressly given as hypothetical, d'78 h v chamdamasuliyam. We must further, in order to complete the phrase, admit that the last letter of the preceding line is in reality # â. There remain the characters  $\mathbf{I}$  8 námé which I read  $\mathbf{I}$  8 náma, which thus concludes  $\hat{a}$  sentence and separates it from what follows. The concluding words present two difficulties. The first is the form supiyé, which ought to contain the name of the cave, and should consequently be corrected to supiya, equivalent to supriya. The second concerns the word khalatipavata. As in No II. we should expect a locative. I only see two alternatives. One is to read, -pavaté, but the locative is rarely formed in this fashion in inscriptions, such as the present one, in the Mâgadhî dialect. The other is to assume that a letter has been omitted, and to restore to -pavatasi. This is, in my opinion, the preferable course. To sum up, we may almost certainly translate as follows: -

#### TRANSLATION.

The king Piyadasi was crowned nineteen years ago. [This has been made] for as long as the moon and the sun may endure. This cave, called Supiyâ, on Mount Khalati, has been given.

## WEBER'S SACRED LITERATURE OF THE JAINS.

## TRANSLATED BY DR. HERBERT WEIR SMYTH.

(Continued from p. 29.)

XII. The twelfth angam, ditthivaa, drishtivada, presentation of the (different) views.1 This title [342] corresponds to our information in reference to the contents of this text now no longer extant; and we conjectured on page 248 that the character of its contents was the causa movens of its loss. On page 242 we saw that in all probability the ditthivâa is not further mentioned even in the aigas with the exception of aigas 4.2 This remark holds good merely of the name ditthivaa and not of the so-called 14 puvvas, which, according to the presentation of the subject in anga 4, form a principal part of the ditth. Tradition indeed appears to regard the puvvas as identical with the ditth. The 14 puvvas are mentioned both in anga 10 (the redaction of which, as we have seen, p. 327 foll., is of secondary origin), where their division into pâhudas is alluded to (see p. 333), and frequently in angas 6 and 8; and in fact in a very peculiar way. The detailed discussion, according to name and contents, of the 14 puvvas in anga 4 and Nandi and in the later tradition, cites the uppayapuvva at their head. Twice in anga 6 and once in anga 8 (3, 1) are they characterized, just as are the eleven angas, or together with them, as sâmáiyá-maiyaim. Leumann says: "Of special interest are three of the many instances in anga 6, where it is related that a man who has just become a member of the order studied the 14 puvvas or 11 angas." These three instances are found in p. 591 of the Calcutta edition, compared with p. 597, p. 1354, compared [343] with p. 1355 and p. 1454, compared with p. 1455. The second passages quoted, in which the 11 angas are mentioned, have reference to a period later by five to twenty years than the first, in which the 14 puvva are treated of."

I have seen this inscription many times, it being situated in this district (Gayâ). It would be useless to attempt to give a revised rubbing, except to show how extremely hypothetical much of the Corpus reading inevitably is. The face of the inscription has been chiselled away by some Musalman fanatic.—G. A. G. 1 drishtayô darsanâni, vadanam vâdah, drishtînâm vâdô drishtînâm vâ pâtô vatra.

<sup>2</sup> Leumann cites anga 5, 20, 8 for the duralsaming ganipidaga, or âyârô java ditthivâô, likewise bârasaming in anga 8 4, 1 The first passage is based in the last instance on anga 4.

How can this use of the attribute samaiya-m-aiyaim of the 14 puvvas be explained? This use is found in no other place3 with the exception of angas 6 and 8, and here only in the parallel use of the epithet in reference to the 11 angas, and in no instance where there is an isolated mention of the 14 purvas. Hence it is too bold an assumption if we assert that a sámáiyapuvvam, instead of the uppayapuvvam, once actually stood at the head of the 14 puvvas. On the other hand, it is probable that in anga 6 this epithet has been transferred from the angas to the puvvas, and that the generic signification of the word samaia, and the greater antiquity which the statements in anga 6 probably possess in contrast to those in angas 4, formed the means of transition. This assumption is however a mere make-shift, since there is no further criterion for such a special inter-relation of both groups of texts.

The upangas, too, attest in several particulars the existence of anga 12. In up. 8-12, probably the oldest of the upanga texts, it is true, only 11 angas are mentioned. But in up. 1, 25 (Leumann, p. 36) we discover a reference to the choddasapuvvî together with the duválasanginô; and in the introduction to up. 4, [314] in v. 5, the ditthivaa, and in v. 3, the puvvasuyam, are mentioned by name as the source of information of the author. It is furthermore worthy of note that up. 5 and 7 agree with the puvvas in the division into pahudas. According to up. 6 they both appear to have been divided into vatthus at the time of this updinga. The tradition is desirous of establishing a close connection between the upanga and the anga in the present order of succession of each. Hence we may conclude that, at the period in which the existing corpus of the twelve upángas was established, - that is, at the date of the redaction of the present Siddhanta, — there were in reality 12 angas, and that the ditthirda consequently still existed or was considered as extant.

The ditthivâa or, as the case may be, the duvâlasamgam ganipidagam is frequently mentioned in the other parts of the Siddhanta, which are united to the updinga. These portions of the Siddhânta are in reality the storehouse of information about the ditthivâa or duvâlasamgam ganipidagam. See the citations on p. 246 from Avacy. and Annyôgadv. With these may be associated the corresponding statements in chhêdas. 2 and Nandi, in which we find several direct citations (see below) from the puvvas; and in fact the chhédas 3-5 are repeatedly called an excerpt from puvva 9, 3, 20, which is referred back even to Bhadrabâhu!

On p. 223, 224 we have seen from several old versus memoriales, the source of which is unfortunately no longer extant, that the ditthivan at the period of the existence of these verses was highly esteemed, inasmuch as it was designed for the highest gradation of intelligence, and was held to be the object of the study of the nineteenth year. Here we must not suppress the thought that the reason for this relegation of the ditth. to a late period of study, was because it may have been considered [345] dangerous for an earlier and less mature stage of advancement. Finally, appearing as too dangerous,4 it may have been dropped altogether.

It is exceedingly peculiar that the puvvas, which are a principal part of the ditthivda and represent a preliminary stage of the anga both according to tradition and, in all probability, to their name itself, are said to have proceeded from the mouth of the tirthakara and to have been collected by his ganadharas before the angas. The puvvas are mentioned in angas 6 and 8 as texts independent of, or even previous to, the 11 angas, but in angas 4, &c., are represented as forming but one of the five sections of the last anga. It was to be expected that they should be partly independent texts, and partly should stand at the beginning of the entire Siddhanta.

The key furnished by tradition points to the fact (cf. p. 214) that the knowledge of the dillhiváa (or of that of the puvva here identified with the ditthiváa) was limited to Bhadrabáhu alone even at the time of the Council of Pâțaliputra, which instituted the first collection of the

<sup>3</sup> The cases cited above p. 241, 245, where was mention made of sâmâiam-âi jâva biindusârâd, do not belong in this connection, since the first angam and not the first pinvam was there referred to.

<sup>\*</sup> The same probably holds good of the other texts above mentioned, which immediately preceded the ditthiv&a, and which are no longer extant.

anga texts; and that recourse was had to Bhadrabahu when the collection of the 11 angas was perfected. To this circumstance then we must ascribe the fact that the "pūrvas" are placed at the end and not at the beginning of the whole collection. But, [346] according to this very tradition, at that time, on the one hand, there were no longer 14 but 10 pūrvas, the knowledge of which was further disseminated, and, on the other, the pūrvas do not appear as a part of the ditthivūa but as the ditthivūa itself. Both of these statements of tradition are contradicted by a locus classicus which, in default of the text itself, affords, together with the detailed table of contents in anga 4 and Nandi, information concerning the ditthivūa. Anga 6 and the Nandi, our sources of information, are here in complete agreement, but in the table of contents of the other angas the Nandi is much briefer than anga 4. The contradiction is this: (1) there is not even the slightest difference made between pūrvas 1—10 and 11—14; and (2) all the 14 pūrvas are cited as a mere section—the third part—of the ditthivūa.

As regards the latter circumstance, it may be stated that in the Siddhanta itself, though in late texts, we find several times the peculiar fact, that, in case a collective enumeration of the angas is attempted, and the first member, whether it be samáia or áyára, and the last, are mentioned, this last member does not appear as ditthivãa but as vindusâra. See above, p. 244, 245. Vimdusâra is the title of the last of the fourteen pûrvas. It is certainly very remarkable that the title of a section (and vindusâra must be considered to be such in this connection as in others) is coordinated with that of an independent text. As regards these passages it is impossible to assume [347] that the ditthivâa at that time exceeded this section in extent. This constitutes an important divergence from the presentation of the subject in anga 4, or N., in which latter the vindusâra, as the last section of the third part, is followed by two additional parts. Hêmachandra, who in his treatment of the drishtivâda (abhidh. v. 245, 246), cites the pârva (gata) as its fourth, and not as its third part, affords us only such assistance as confirms the divergence in question. Since the fifth part of the drishtivâda consists of so-called châlikâs, which are a secondary addition, the ditthivâa, according to Hêmachandra's treatment too, actually concludes with the vindusâra section.

So much is clear:—That that conception which limits the dithiváa to the 14 puvvas alone is too narrow. We find a recognition of the other constituent parts of the ditthiváa also in those statements of the scholia, in which (cf. p. 258) "pūrváni sammaty-ādikas cha" (anuyôgah) are mentioned instead of the ditthiváa referred to in the text. See Av. nijj. 8, 54. By sammaty-ādikah (anuy.) we are probably to understand the first parts of anga 12, though the order has been inverted.

[348] To the statements made, p. 212 foll., in reference to the gradual decline of the knowledge of the puvvas, I add the following:—In the kâlasattarî of Dhammaghôsa<sup>7</sup> verse 38 foll., Thûlabhadda is referred to the year Vira 215; and there still existed in the time of Vaira 584 (Vira) 10, in that of Dubbalia 616 (Vîra),  $9\frac{1}{2}$  puvvas. In the scholiast on the passage and in Kl. 247b the latter name is cited as Durbalikâ-Pushpa(°shya)mitra; in the Berlin scholiast on the Nandi, introduct. v. 32, as Durvalikâpushpa (°shya), he and his teacher Âryarakshita being called the two navapûrvinau. In the year 1000 the entire puvvagayam was "gayam."

Let us now turn to the locus classicus itself. Its statements are unfortunately not clear and in fact were unintelligible to the scholiasts of both texts (Abhayadeva on anga 4, and Anonon Nandi). They both assert with tolerable unanimity that, inasmuch as the text itself was

<sup>5</sup> In Hemschan lra's treatment of the subject there are other minute divergences from the statements in anga.
4, or Nandi; on which see below.

<sup>\*\*</sup>Sammati 1) "opinion," "view," in the St. Petersb. Dict., i.e., synonymous with drishti. Leumann tells me that Śliśnika, too, on anga 1, 1, 8, refers to sammatyźdau a discussion on the 7 nayas (see below p. 352), and was in possession of a text of that name before him; cf. also the sammativritti, below p. 371.

<sup>7</sup> Dhammaghôsasûri, scholar (v. 74) of Dêvimda, died accord. to Kl. 255a Samvat 1357. \This does not agree with Kilas. v. 44 foll. where in general the same prophetic statements are found as in Satrunici. Mâh. 14, 290 foll. (See my Treatise, p. 47.) These statements contain the dates 1912 and 1850 Vira (i.e. Sanvat 1442 and 1380).

no longer extant, they merely report the few utterances of tradition. Abhayadêva has the foll. at the beginning of his remarks: sarvam idam prâyô vyavachhinnam tathâ 'pi yathâpishtam (! °drishtam ?) kimchit likhyatê; and the anonymous scholiast on N. has : s. i. pr. vy. tathâ 'pi leśatô yathâgatasampradâyam kimchid vyâkhyâyatê. In explaining the first part Abhayadêva says: êtac ca sarvam samûlôttarabhêdam sûtrârthatô vyavachhinnam and the aron. schol.:tâni cha samûlôttarabhêdâni sakalâny api sûtratô 'rthatas cha [349] vyavachhinnâni yathâgatasampradâyatas cha darsitâni. Finally, Abhayadêva expresses himself in a similar manner concerning the second part: amûny api sûtrârthatô vyavachhinnâni tatbâ 'pi drishtânusâratah kimchit likhyatê, and the anon. schol. says êtâny api samprati sûtratô 'rthatas cha vyav., yathâgatasampradáyatô váchyáni.

The difthivaa is stated to have consisted of five parts. The first part is the parikammam, by which, the scholiast says, we are to understand those preparations necessary to grasp the meaning of the sûtras correctly. These preparations are analogous to the 16 arithmetical operations parikarmáni, which must be understood in order to compute without assistance from others.9 They are divided into 7 groups, each one of which is again divided into various subdivisions, the total number of which is 83. The first two groups have each 14, the next five but 11 of these subdivisions, which everywhere bear the same title. They begin,9 in the case of groups 1 and 2 with the máuyápayáin, in the case of groups 3-7 with the pádho. Pádha doubtless signifies "reading;" and the mauyapadani, numbering 46 according to anga 4, 46,—see p. 281,—recall the 46 signs of the alphabet, and therefore deal with preliminary instruction in reading and writing. The statement bambhié nam livié chháyálísam máuyakkharáni, which follows immediately thereupon, tends however to invalidate [350] this assumption. Since this statement certainly, though strangely enough (see above, p. 281 note), refers to 46 sounds or signs of the alphabet, the 46 mauyapadani which are mentioned immediately before must refer to something else.10 Furthermore since both scholia upon this occasion offer the second of the above cited explanations of their ignorance, and consequently make no attempt to clear up the names of the 7 groups or of their 84 subdivisions, it cannot be demanded of us that we do more than follow their example.11

Following upon the enumeration of the seven groups is the significant statement 12 that six of this number (according to the schol, the first six) belong to the system Kar' έξοχήν (sasamaïyáni) and that the number seven belongs to the ájiviyas. The six are then characterized as chaükkanaïyáni (chaturnayikâni); the seven as terâsiyâni (°yâim nayâim N, trairâśikâni). The scholia explain one of these two names of schools by [351] Gôśâlapravartitâjîvika(°tâ âjîvikâh N)= pâshaṇḍasiddhâmta (pâshaṇḍinah N), the second by trairâśikapâshandasthâs. The mention of this second name leads us, so to speak, to the domain of history. The Têrâsiyas represent the sixth schism, 13 which Âvasy. 8, 56, 72 refers to the year 544

Schol. on N: parikarma yôgyatûpâdanam, taddhetuh sâstram api parikarma; sûtra-pûrvagatâ-'nuyôgasûträrthagrahanayôgyatásampádanasamarthéni parikarméni, yathá ganitasástré samkalitédiny âdyáni shôdasa parikarmani séshaganitasútrárthagrahané samarthánípí dana(doubtless orthatásampáo?)samartháni.

The interesting fact becomes here apparent that the text of N is unconditionally older. See below.

<sup>19</sup> It is greatly to be lamented that the MS. of Abhayadeva to which I have had access, is here so corrupt, that nothing definite can be gained from it. The passage reads:—(dithivâyassa nam chhâyâllsam mâuyâpayâ pam, bambhié nam livié chhâyálisam manakkhara pam): ditthiváyassa tti dvádasámgasya, manyápaya tti sakalatváh mayasya (f) akvášadi (akŝrâdi?) mâtrikêpadênî 'va drishtivêdêrthaprasartha(f)nigamah | dhôvya (f) lakshanêni tôni va (tání cha) siddhaśrêni-manushyaśrêny-âdinâ, (i.e., names of the first two groups of the parikamma) vishayabh dèra (°dèna) katham api bhidyamanani shatchatvarinsad gavatî (bhavainti 'ti?) sambhadhyatê (°vyatê): tatha bambhie nam livîê tti lêkhyavidhau 46 mâtrikâksharâni, tâni cha . . (see p. 281).

<sup>11</sup> Some of these names are not certain since the MSS. vary. Âgâsapayâim, kêubhûyam, râsibaddham, kêubhûyapadiggahô refer probably to the domain of astronomy.

<sup>12</sup> In the Berlin MS. of the Nandi this passage is omitted in the text, though it is explained by the scholiast.

<sup>13</sup> See above p. 275; accord. to Abhayadêva, however:—ta êva câ "jîvikês trairâsikâ bhanitâh, or, accord. to the schol. on the Nandî, which is identical:—ta êva Gosâlapravartitâ âjîvikâh pêshandinas trair sikâ uchyante—the trairásiká are the same as the adherents of Gosála! In § 6 of the Thêrâvalî of the Kalpasûtra Chhalua, the founder of the sixth schism, is stated to have been the scholar of Mahagiri, who was the successor of Thulabhadda (Vira 215, cf. p. 348), and is placed about 300 years earlier than Vîra 544. These are discrepancies not easily overcome. The

after Vîra;14 and this name is perhaps attested by epigraphic testimony of the time of Gôtamîputra Sâtakarni. If we suppose that the reading Têrâsikâ, proposed by Bühler (Archæolog. Survey of West. India, 1882, p. 104) for the inscription Nasik No. 11a, is conclusive, it is not improbable that it refers to the Têrâsiyas quoted above. Bühler, it must be confessed, has adopted another explanation of the name in his Survey.

The explanations of the scholiasts have as yet not assisted me in the endeavour to discover what is referred to by the four nayas, 15 &c. [352] It is a significant fact that the twelfth anga, according to the above statements, treated not merely of the proper but also of heterodox doctrines, or, as the case may be, of hermeneutic methods; and the title of this aiga seems to refer to this peculiarity in its contents, which was probably of great moment in determining the fate of the last of the angas. See pp. 248, 342.

The sutthi are cited as constituting the second part of the ditthiraa. In all there are 88 suttâi, a number ascribed16 to the second part in anga 4, 88. In reality, however, there are but 22, beginning with ujjuya (ujjusua N; rijuka), but conceived as divided into four parts. The proper orthodox (susamaya) doctrines and the heterodox views are represented as being equally authoritative. The former are divided into two different forms which are also represented by the âjîviya (Gôśâlakapravartitapâshaṇḍa Abh.), or têrâsiya. The 22 names are not explained by the scholia. They refer<sup>17</sup> the name sútra to the explanation of the meaning of the pûrvas, and consider this as well as the first part as an introduction to the third part of the ditthivâa which follows.

[353] The third part is composed of puvva gaê, pûrvagatam,  $i.e.^{18}$  the 14 pûrvâṇi, which the tîrthakara (Mahâvîra) himself is said to have imparted to his scholars, the ganadharas-see above p. 216, 217—who then composed the angas (acharadikam). Besides this explanation which represents the pûrvas as older and earlier doctrines anticipating the aigas, there is another which is possible. If our second conjecture is correct, we should have to understand by the purvas that preliminary knowledge necessary to the comprehension of the doctrine. The titles of the 14 purras19 quoted here in the text and enumerated before in § 14 are explained singly in the scholia, and the number of their padas is stated. The enormous size of these figures greatly

further explanation of the name trairâsika in the schol. on N. is:—tê sarvam vastu trayâtmakam ichhamti, tad yathâ: jîvo 'jivo jîvâjîvas cha, lokô 'lokô lokâ-lokas cha, sat asat sad-asat: nayachimtêyîm dravyêstikam paryûyastikam ubhayî stikam cha; tata; tribhi(h) râsibhis charaintî 'ti trairâsikûs, tanmatena saptâ 'pi parikarmî ni uchyaintê. It is worthy of note that the triad form ascribed to the Trairisikas is made use of - cf. p. 266 - in anga 4, where the statement of the contents of angas 2 - 5 is given, and in fact with the citation of two of the examples quoted here. Accord. to the schol. on Kalpas, cf. Jacobi, p. 119, the Vaiscshikadarsanam took its rise from the Terasiyas.

14 Cf. Âva'y. 8, 37 : êchim (cbhir naigamâdibhir nayaih) ditthivâc parûvaṇā suttaatthakahaṇā ya. 15 nayêh sapta naigamêdayah, naigamê dvidhê, sêmênyagrêhî visêshagrêhî cha, tatrê "dyah sangrahê dvitîyas tu samvyavahêrê pravishtah, tatê dvau samgrahavyavahêrau, rijusûtras chai' kah sabdêdayas cha trayê 'py êka êra nayah kalpatê, tata êvam chatrêra êva nayêh, étais chaturbhir nayair êdyêni shat parikarmêni svasamayavaktavyataya chimtyamtê; on this see Silânka on anga 1, 1, 8, above p. 347n.

16 The ujjusuya and the parinayaparirayam are stated to be the first two in the series. As regards other names reference is made to the Nanol and not to the independent treatment of the subject further on in anga 4. See

above p. 284.

17 Sarva-ya pûrvagatasútrárthasya súchanát sútráni, têni cha sarvadravyánáni sarvaparyáyánám sarvanayánám sarvabhamgavikalpánám prakásakáni dvávitsatih prajnaptáni, tathá rijusútram iti ádi.

18 Cf. Schol, Hêm. 245: pùrvanam gatam jnânam asmin pùrvagatam. The anonymous author of the Vichârdmritasamgraha which contains in 25 vicharas a grouping of siddhinta passages, ilapakas, states that the purvagataśrutadbaras were called vachakas, or, accord. to the Nandivritti, cited by him, but which I have not seen, three other names vâdî ya khamasamane divâyarê vâyaga tti êgatthâ l puvvagayammi tu suttê ĉê saddâ pauttainti. Can the Vichåråmritasamgraha be identical with the Siddhåntålåpaköddhåra of Kulamamdana, Samv. 1409 — 55 cited in Kl. 255b?

19 They agree in general with those in Hêm. 247, 243. The explanation is likewise identical; see the scholibid. The number of padas is the same as that stated in the introduction to the Kalpantarvachyani. In this work the number of vasti (?vastu) of each pûrva is said to increase from 1 on by geometrical progression (8192 in the case of pure 11). Here however in the text itself — see p. 366 — we find entirely different figures which are quite credible. The figures in the case of 1. 3. 7. 10 vary somewhat in the enumeration of the parvas in Nemichandra's pravachanasáróddhára § 92, v. 719-25.

exceeds as a rule that which the scholiasts-see above p. 288-state to be the number of the padas of the angas, each one of which was said to contain twice the number of padas of the preceding.

The names of the Purvas [354] are as follows:-

- 1. uppâyapuvvam,<sup>20</sup> utpádapûrvam; 10 vastu and 4 chûliya vastu; êkâ padakôţi, 10 millions.
- 2. aggêniyam (A B C), aggê-anîyam N (aggânîyam Ned., according to Leumann); agrênîyam Abh.,21 and agrayanîyam22 Schol. on N; 14 vastu (so also in § 14) and 12 chûliya vastu; shannavatih padalakshâh (9,600,000). A direct citation from this is found in Âvasy. 10, 4223 and in Malayagiri on upánga 4 (agráyanîyâkhyê dvitîyapûrvê karmaprakriti prâbhritê bamdhavidhânê sthitibamdhâdhikârê chatvâri annyôgadvârâni . .). An anonymous avachûri on Chandramahattara's saptatikà (ms. or. fol. 690) calls this work an excerpt from the ditthiváa, especially from the fourth prabhritam (karmaprakritinamam) of the fifth vastu of the second purva ("agrayanîya"). In the Vichârâmritasamgraha we find the following interesting statement taken from the "Nandivritti": - Sivaśarma-Sûryâdibhir agrê 'nîyâdipûrvêbhyah samuddhritàh śatakûdi-karmagramthâh. There actually [355] exists a siddhapáhudam in 120 gáthâs, which is characterized as having taken its rise from the aggéniyapuvva; see p. 361.
- 3. vîriyam, vîryapravâdam<sup>24</sup>; 8 vastu and 8 chûliya vastu; tasyâ 'pi (!) saptatih padasahasrâni Abh., but in the schol. on N: 78 padalakshâh 7,800,000.—Citation from this in Haribhadra on Âvaśy. 10, 42 (see p. 354, note 4).
- 4. atthinatthippavâyam, astinâstipravâdam25; 18 vastu (also according to § 18) and 10 chûliya v.; 60 padalakshâh, 6 millions,—Citation as above.
- 5. nâṇappavâyaṁ,26 jnânapravâdam ; 12 vastus; êkâ padakôțî êkapadônà (Abh., padênai 'kêna nyûnâ schôl. on N), i.e., 9,999,999 (!); Malayagiri on N has, according to Leumann, 10,000,006.
- 6. sachchappavâyam, satyapravâdam<br/>  $^{27}$ ; 2 vastus, êkâ padakôtî shadbhir adhikâ, 10,<br/>(00,006 (!) 060 Malay., according to Leumann.
- 7. âyappavâyam âtmapravâdam<sup>28</sup>: 16 vastus (also according to § 16); 26 padakôtayah, 260 millions. Leumann says that a passage, which caused the second schism, is found in the schol. on anga 3, 7 (see above, p. 275). Uttarajjh. 3, 9. Avasy. 8, 65.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> sarvadravy: nâm paryavânâm (! paryâyânâm) chô 'tpâdabhâvam amgîkritya prajnâpanâ Abh., sarvadravyênâm utpâdam adhikritya prarûpanâ N.

<sup>21</sup> tatrâ 'pi sarvêshâm dravyâṇâm paryavâṇâm (!) jîvavisêshâṇâm châ 'gram parimâṇam varnyatê ity agrêṇiyam, Abh.; agram parimanain tasya 'yanam parichhèdas, tasmai hitam agrayaniyan sarvadravyadiparimanakari Schol. on N.

 $<sup>^{22}\,</sup>$  The Schol. on Hêm. and Kalpântarvâchyâni has the same.

<sup>23</sup> aggênîammi jahâ Dîvâyana jattha êga tattha sayam | jattha sayam tatthê 'go hammaï vâ bhumjaê vâ vi | Haribhadra says: jahâ agrinîniê (!) vîriê atthinatthipavâyapuvvê ya pâdhö: jatthê 'gô Dîvâyanê bhumjai tattha Dîvayanasayan bhumjaï, jattha Dîvâyanasayan bhumjaï tattha êgô Dîvâyanô bhumjaï; êvain hammaï. According to this the similar passage should be found also in puvvas 3 and 4. See the remarks on Ambada in Aup. § 59; Ambada is mentioned ibid. § 76 together with Dîvâyana.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> padaikadêsê padasamudâyôpachârât sakarmêtarâŋâm jîvânâm ajîvânêm cha vîryam pravadatî 'ti vîryapravadam

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> yat lôkê dharmâstikâyâdi vastu asti yach cha nâ 'sti kharaśringâdi tat pravadati 'ty astino o'dam, Schol. on N. yal lóké yathâ và na (del.?) 'sti athavâ syâdvâdâbhiprâyatas tad êva na 'stî 'ty êvam pravadatî 'ti, Abh. The syâdvâda, which the Brâhmins consider to be a distinguishing mark of the Jains, comes here for once into prominence.

<sup>26</sup> matijnânâdibhêdabhinnam saprapamcham vadatî 'ti Schol, on N; matijnânâdipamchakasya bhodasya prarûpanâ Abh.

<sup>27</sup> satyam samyamô vachanam cha, tat prakarshèna vadati, Schol. on N; tad yatra sabhêdam apratipaksham cha varnyatê Abh.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> átmánam jívam anékadhá nayamatabhédéna yat pravadati, Schol. on N.

- [356] 8. kammappavâyam, karmapravâdam<sup>29</sup>; 30 vastus; êkâ padakôţî 80 padasahasrâni. 10,080,000 (!). A passage from this, which caused the Abaddhia or Gotthamahila to inaugurate the seventh schism is found in the extract just quoted, and in Haribhadra on Âvasy,, 8, eg, where he remarks: atthamê kammappavâyapuvvê kammam parûvimti upon the following passage of the text: Gôtthâmâhila navamatthamêsu puchchhâ ya Vimjhassa.
- 9. pachchakkhânappavâyam,30 pratyâkhyânapravâdam; 20 vastus (also in § 20); 84 padalakṣhâḥ, 8,400,000. For this pûrvam we have quite a number of references. The above cited passage of Avasy. 8, 89-91 and Haribhadra's scholion seem to prove that the Abaddhiâ stood in some relation to the ninth pûrva.31 The statement is frequently made that the kalpasútram, which forms the eighth adhyayanam of the daśńśrutaskandha, and the fourth chhêdasûtra, was "uddhrita" by śri Bhadrabâhusvâmin from the ninth pûrva. Thus, for example in the introduction [357] to the Kalpantarvachyani.32 This appears to me to rest upon a misunderstanding (as will be developed further on) of the statement that is frequently met with elsewhere, e.g., in Dharmaghôsha in the Rishimandalasûtra v. 167 (see Jacobi, Kalpas. p. 11, 12), to the effect that Bhadr. extracted  $dasa^{33}$  kappavvavah'ar'a from the 9th puvva. By these are meant the chhédasútras 3-5, and by kappa, not the kalpasútram, but the fifth chhédasútram is implied. Haribhadra, too, on Âvasy. 6, 88, characterizes the ninth pûrvam in general as chhédasûtra lakshanam and especially the twentieth prabhritam (by name oghapr.), the third rastu (by name âchâra) as the source of the ôghaniryukti treating of the oghasamáchári. He says that the óghaniryukti is nirvyûdhá therefrom. In an avachúri (composed34 A.D. 1383) on Dronâchârya's vritti of the ôghaniryukti, the chhêdasútras, especially kalpa and vyavahára, are referred to the same source. See also the scholiast on Uttarajjh. 26.
- 10. vijjâņuppavâyam, vidyânupravâdam35; 15 vastus (also in § 15); êkû padakôţih daśa cha padasahasrâni (daśa cha p. omitted in N) 10,010,000. The cause of the formation of the fourth schism is a passage from this puvva, cited in the passages quoted on puvva 7, or  $\hat{A}v$ . 8, 59 : [358] nêuniâ 'nuppavâê, on which Haribhadra says : anupravâdapûrvê nêuniyam vachham [vatthu?] padhati). Leumann compares the 9 nêuniya vatthus in anga 3, 9.
- 11. avamjham, avamdhyani<sup>36</sup>; kalyâṇam Hêm., abandhyam iti vâ Schol.: 12 vastus; 26 padakôtayah, 260 millions.
- 12. pâṇâum, prâṇâyus;37 prâṇâvâyam (!) Hêm.; 13 vastus (ef. § 13); 1 padakôţî 56 padaśatasahasrâni, 15,600,000.

. <sup>30</sup> tatra sarvapratyâkhyânasvarûpam varnyate, Abh., in the Schol. on N merely : atrâ 'pi padaikadêsê padasamudâyôpachârât.

22 This is the chief passage, which contains the statements in reference to the purvas.

33 Dasa is not to be connected with kappa, as is assumed by Jacobi (The ten kalpas), but denotes the dasaô, the fourth chhedasûtram itself, a part of which exists to-day under the title of the kalpasûtram.

🛪 tatrá 'nêkavidyatisaya varnitah, Abh., vidya anêkâtisayasampanna anukûlyêna siddhiprakarshêna vadatî ti, Schol, on N. On sátisayatva in connection with vidyâ, cf. p. 251n.

<sup>36</sup> vamdhyam nâma nihphalam, avemdhyam saphalam ity a., tatra hi sarvê jnânatapahsamyamayêgâh subhaphalèna saphalâ varnyamtê, aprasastês cha pramêdêdikûh sarvê asubhaphalâ varnyamte, Abh

37 prânâlı pamce indriyâni 5, trîni mânasâdîni valâni 3, uchvâsa-ni(h)svâső 1, âyus cha, tâni yatra varnyamtê tad upachârât prânâyuh, schol. on N.

<sup>🏞</sup> karma jnânâvaranîyêdikam ashtaprakâram, tat prakarshêna prakritisthity-anubhâga-pradêsâdibhir bhêdaih saprapamcham vadati, Schol. on N, . . bhêdair anyais chô 'ttarôtterabhêdair yatra varnyatê, Abh.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> The text reads puṭṭhô jahâ abaddhô | kamcuinam kamcuô samunnêi | êvam puṭṭham abaddham | jîvô kammam samannêi || 90 || pachchakkhânam sêam | aparîmânêna hôi kâyavvam | jêsim tu parîmânam | tam daithum (dut ham B H) âsasâ hôi || 91 || Haribh, has: pratyâkhyânam śrêyah aparimânêna kâlâvadhim vihâya kartavyan, — jam tassa avasésam navamapuvvassa tam sammattam; tató só abhiniveséna Púsamittasayásam chéva gamtuna bhanai — Pûsamitta's name is elsewhere brought into connection with the fourth schism. See schol. on up. 1, below p. 381. This name occurs frequently in the legends of the Brahmins and Buddhists.

<sup>34</sup> navamapürveintarvarti tritîyain sâmâchârîvastv asti, tatrâ 'pi vinsatitamât prâbhritât sâdhvanugrahârthain Bhadrabâhusvâminâ nirvyûdhâ. The following fact speaks decisively against Bh. as author of the ôghan. In v. I not only are the chanddasapuvvins praised, to which he himself belongs, but also the dasapuvvins which reach to Vajra; consequently the existing text must have been composed at a period considerably posterior to Vajra.

- 13. kiriyâvisâlam, kriyâ(bhiḥ) viśâlam³³; 30 vastus; 9 padakôţayaḥ, 90 millions.
- 14. lôgavimdusâranı (without lôga in § 14), vimdur iva sâram; 30 25 vastus (also in § 25); ardhatrayôdaśa (sârdha° N) padakôtayah 125 (135 N) millions. This pûrvam is often mentioned as the conclusion of the angas or of the suanána. See above p. 245, 346.

It is now perfectly clear that the number of padas which has been handed down to us is purely a matter of fiction. The exact figures in the case of 5 and 6 are simply amusing. It is easy to revel in details, when the fancy is the only controlling agent.

The enumeration of the names in the text is followed by detailed statements in reference to the number of each of the vatthus, [359] vastus and chûliyas, or chûla-vatthus, 40 i.e., sections into which each of the 14 purvas are divided. These numbers, in all 225 vatthus (malav.) and 34 chillar, are also mentioned in three karikas, which have been inserted; and each of which has been quoted in its proper place.

The fourth part is called anuyoga; Hêm. calls it pûrvânuyôga41 and places it (cf. p. 347) in the third position, the pûrvagatam occupying, according to him, the fourth place. A contents of historical character is ascribed to this fourth part. The anuy $\delta ga^{42}$  is divided into two sections: (1) into the mûlaprathamânuyôga, treating of the root (of the tree of the sacred doctrine), or, according to the scholiasts, of the tîrthakaras, 43 i.e., the history of the beginning, of the preliminary birth, of the existence and of the final completion of the bhaqavamtunam arahamtanam; and (2) into the gandikanuyoga, i.e., the doctrine of the "little knots," single knotted points, members, spronts,44 of the sacred doctrine, i.e., the history of the numerous figures of the Jaina hagiology which are stated to be — [360] kulakara, tîrthakara, gaṇadhara, chakkadhara, Dasâra,45 Baladêva, Vûsudêva. The history of Harivamsa is added to this group and, strangely enough, that of Bhadrabâhu himself, whom tradition represents to be the last teacher of the diffhivaa! Other "knots" are finally added, viz. tavôkammagandikâ, chittamtara(chitrâmtara)gamdikâ, ôsappinio and ussappinio, and also all sorts of stories illustrating the way how beings become gods, men, animals or hell-beings.

Abhayadêva is unfortunately very brief here, and to add to our difficulties the MS. is full of corruptions. Abh. refers especially to a Nanditîkâ,46 composed probably in Prákrit, which is, however, not the same as the commentary on N, which I have before me. This too, is very brief and presumably contains a direct citation from one of the sections which belong here. See below p. 368 on chittamtarag.

The fifth part is composed of the chaliyas — additions, which were referred to p. 358 in the discussion on part 3 to which they belong. They belong however to the first four purvas alone. According to the schol. (and also to the schol. on Hêm. 246) by these chuliyas we are to understand cûlâ-like (i.e., like excrescences) paddhatis, which embrace that which was not

sa kriyâbhih samyamakriyâdibhih visâlam, schol. on N; tatra kâyikyâdayah kriyâh sabhêdâh samyamakriyâchhédáh(chhamda?)kriyâvidhânâni cha varnyamtê, Abh. (Malay. has according to Leumann: samyamakriyâchhamdakriyadayas cha).

<sup>29</sup> lôkê jagati śrutalôkê vâ 'ksharasyô 'pari vimdur iva sâram, sarvâksharasamnipâtalabdhihêtutvât, schol. on N. N has chullavatthûni, which is explained by the schol. by kshullavastûni, whereas chûlâ is explained by fikharam! Abh. understands here, as in anga 1, chada to be secondary additions. See p. 360n.

of. Wilson Sel. W. 1, 285, parvanuyaga on the doctrines and practices of the Tirthankaras before attaining perfection, - purvagata on the same after perfection (!).

anuyôgah, sûtrasya nijênâ 'bhidhêyêna sârdham anu(rûpah?) sambamdhah ity a. Abh.

<sup>\*\*</sup> iha dharmapranaya(na)mulam tavat tirthakaras, tesham prathamam samyaktvavaptilakshanapurva(bha)vadigôcarô 'nuyôgô mữ gah, Abh.

ikshv-adinâm pûrvâparaparvaparichinnô madhyabhâgô gamdikâ, gamdikê 'va gamdikâ, ĉkârthâdhikârâ, gramthapaddhatis tasya anuyogah, schol. on N; ihai 'kavaktavyatarthadhikaranugatavakya ('tavakyah !) paddhatayô gamdika uchyamte, tasam anuyôgô 'rthakathanavidhir ga°gah Abh.

See Pet. Dict. s. v. dasarha, attribute of every Buddha.

<sup>46</sup> Doubtless that of Haribhadra is meant. See schol. on Ganadharasardhasata v. 55. This, too, is indicative of the fact (see p. 284, 352) that the Nandi is strictly the proper place for that entire treatment of the 12 angas, which later on found a home within the fourth auga. See p. 349, 363.

treated of in all the four preceding<sup>47</sup> parts of the *drishtiváda*. [361] The text, however, takes pains to limit them to the first four *puvvas*.

In the final remarks in reference to the complete extent of the dithivaa, the following parts are ascribed to it, — 1 suyakkhandha, 14 puvvas, sankheyya "computable" (perhaps "innumerable," see above, p. 281) vatthu and chûla(chulla N)vatthu, 48 and pāhuda (prābhrita), pāhudapāhuda, pāhudiyā and pāhudiyapāhudiyā, to which the same epithet is attached. The payasahassa, 49 akkhara, &c., are characterized by the same epithet, i.e., sankheyya.

Though the scholia fail to explain further the words pdhuda, &c., they manifestly signify the same as chapter, paragraph, &c., and are actually so used in upangas 5, 7; and in anga 10 (see p. 333), the word pdhuda is used in connection with the 14 puvvas. In the Anuyôgadvarasûtra (end of the pamana section), the ditthiva is said to be computed according to pahuda, pahudia, pahudia, pahudia, and according to vatthu. This method of counting is said in the Anuyôgadvarasûtra to be similar to the division of the vatthu and vatthu appears in vatthu and vatthu appears in vatthu and vatthu appears in vat

If we now cast a glance at the entire field of information which we possess in regard to [362] the twelfth anga, it is manifest that, though this anga had a genuine existence, nevertheless the information at our command produces an impression of less weight than that concerning the previous eleven angas. In the case of the latter we possess the texts themselves as a means of verification, but in the case of the twelfth anga there is no such help upon which we can rely.

These statements, and especially those in reference to the 14 púrvas, are, however, not purely fictitious. This is clear from the citations adduced above in our consideration of each, and especially of 2-4, 7-10, and from traditions in reference either to the extracts from them or to their relations to the origin of some of the seven schisms. Another proof of the validity of these statements lies in the fact that the number of the vatthus, māuyāpadāni and suttāni, contained in the ditthiv, which is mentioned in anga  $4 \S 13-16$ . 18. 20. 25. 46 and 88 is in direct agreement with the later statement of contents. Finally the name pāhuda in anga 10 appears in direct connection with the 14 puvvas. At the period of the Âvasyakasûtra, especially, and at that of the Anuyôgadvârasûtra these texts must still have existed, and perhaps even at the time of the older commentaries (cf. e.g., p. 347n.), if the statements of the latter are not mere reproductions of old traditions. See p. 225.

The statement of the contents of anga 12 is found in anga 4, or Nandi (N), and is as follows:—

Sê kim tam diṭṭhivâê? diṭṭhivâê ṇam savvabhâvaparûvaṇayâ<sup>51</sup> âghavijjamti,<sup>52</sup> sê samàsaô panichavihê pani[363](ṇattê), tam: parikammam<sup>53</sup> suttâim puvvagayam<sup>54</sup> aṇuyôgô<sup>55</sup> chûliyâ;—sê kim tam parikammê? 2 sattavihê pani, tam: siddha<sup>56</sup>sêṇiyâparikammê,<sup>57</sup> maṇussasê°, buddhasê,<sup>58</sup> uggahaṇâsê°,<sup>59</sup> uvasampajjaṇâsê°,<sup>60</sup> vippajahaṇasê°, chuyâchuyasê°;— sê kim tam siddhasê.<sup>61</sup>?

52 ABC, ojjai N.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> iha drishtivadê parikarma-sâtra-pûrragatâ-nuyêgôktânuktârthasamgrahapaddhatayah (samgrahaparâ grambhapaddh. N Schol.) chûlâh.

<sup>43</sup> The number of vatthu and chilav. for the 14 puvva at least, was shortly before (cf. p. 359) stated with exactness in the text itself.

<sup>19</sup> See above for the fabulous accounts of the scholia.

<sup>50</sup> The name pâhuḍa is found in the Siddhapauchâsikâ of Dêrêndrasûri in 50 gáthâs. The author, in v. 1, says that he has taken his material sirisiddhapâhwâáô. See above p. 354.

<sup>51</sup> ABC, °vanà N.

<sup>53</sup> ABC, °mmê N.

<sup>54</sup> ABC, °gaé N: when I henceforth cite N alone, ABC agree.

<sup>55</sup> BC, °ugô A, °ôgê N.

<sup>56</sup> siddhi AN.
57 (tâni siddhaśrênikāparikarmādi(dini) mùlabhêdatah saptavidhāni, mātrikāpadādyuttarabhêdāpēkshayā
tryasîtividhāni, sehol. on N.

<sup>58</sup> BC, putthasio AN.

<sup>69</sup> na BC, ena AN.

<sup>59</sup> BC, ugadha A, ôgadha N.

<sup>61</sup> siddhi A.

2 choddasavihè pannattê, tam jahâ: mâuyâpayânica êgatthiyapayâm pâdhô atthapayânica agasapayani64 kêubhûyam rasibaddham egagunam dugunam tigunam kêubhûya65-padiggahê66 səmtharapadiggahê<sup>67</sup> namdavattam siddhavattam, sê 'ttam siddhasê°; — sê kim tam manussasê°? 2 choddasavihê pam, tam: táim chêva mâuyâpayâim69 java namdavattam manussavattam,69 se ttam manussase, 70 - avasésáim parikammáim pádháigáim ekkárasavihám pam; - ichch [364] ¿yaim<sup>72</sup> satta parikammaim, chha<sup>73</sup> sasamaïyani satta ajîviyani, chha chaükkanaïyani<sup>74</sup> satta têrâsiyâni, 75 êvâm êva 76 sapuvvâvarênam satta parîkammâim têsîim bhavamtî 'ti-m-akkhâyâim'; se 'ttam' parikammâni; — sê kim tam suttâim? suttâim<sup>77</sup> atthâsîî bhayamtî 'ti-m-akkhâyâtim.<sup>79</sup> tam :79 ujugam, 90 parinayanarinayam, bahubhangiyam, vinayapavvatiyam, 81 anamtaram, 92 paramparam, sâmânam, 33 sam jû ham, 34 bhinnam, ahavvâyam, 35 sôvatthiyam, 36 ghamtam, namdâvattam, bahulam, putthaputtham, 97 viyavattam, 93 evambhûyam, duyavattam, vattamanuppayam, 99 samabhirûdham, 90 savvatôbhaddam, 91 paṇasam 92 dupadiggaham, ichch-êiyaim bavîsam suttaim chhinnachêyanaïyâni<sup>93</sup> sasam[365]ayasuttaparivâdîê; ichch-êiyâim bâvîsam suttâim achhinàjîviyasuttaparivâdîê: icheh-êjyâim<sup>98</sup> bâvîsam suttâim nachhèyanaïyâni95

```
62 A, °dâņi BC, mâugâpayâim N.
```

86 sâva° N.

89 °pavam A.

<sup>64</sup> BC, anàsa° A, âmàsa N.

<sup>66</sup> ggáh) AN.

<sup>68</sup> mâuyâim pao BC, mâuyap. A, mâugâp. N.

<sup>63</sup> BC, atthâ AN; in N before pâdhô.

<sup>65</sup> N, bhûyê BC, bhûyan A.

<sup>67</sup> BC, samså°hô AN.

<sup>69</sup> AN, "ssabaddham BC, incorrectly.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> In N this § is differently understood, since all the 14 names are again enumerated, and, in fact, just as above with the same variations:—mâugâ°, pâdhô after atthâpayâim, âmâsa° (sie!), kèubhûyappadiggahô, samsârapaliggahê.

<sup>71</sup> It follows from this ekkârasavihâni that the reading of N, which gives pâdhô after atthâpayâim, is correct; otherwise there would be twelve species, not eleven. N consequently has preserved the original form of the text N is also more exact in another point: - From the text we conjecture merely that the last member of each of the seven series (after namdavattam) begins in each case with the first part of the name of the series. In N, however, where as in the case of manussase° and in all the foll series, the enumeration of the 14 members is in each case complete, the readings being the same as heretofore, the last member of each always varying, or it is expressly called putthavattam, ôgâdhavattam, uvasampajjanavattam, vippajahanavattam, chuâchuavattam. Further on N has frequently, sometimes in agreement with A, the better reading. Some omissions are due to the incorrectness of the Berlin MS.

<sup>72</sup> êyîtim BC, êiyâim AN.

<sup>13</sup> chha s. s. aj. omitted in N; the schol. however says: êtêshâm cha saptanâm pari(karmana)m âdyâni (Abh. has: shat âdimâni parikarmâni) shat svasamayavaktavyatânugatâni svasiddhântaprakâśakânî 'tya., yê tu Gôśâlapravartitâ âjivikâh pûshanı linas tanmatêna saptâ 'pi (chyutâchyutaśrênikâparikarmasahitâni Abh.) prajnâpyamtê.

<sup>14</sup> nayâim N; âdyâni shat chaturnayôpêtâni, schol. on N.

<sup>75</sup> yaim N; trairásikani, trairásikamatam avalambya sapta parikarmáni trividhanayachimtaya chimtyamte, schol. on N.

<sup>16</sup> Instead of ĉvâm êva to akkhâyâim N has merely nayâim parikammê.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Iustead of su° to akkhâyâtim N has suttâin vâvîsam pam.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> BC, akkhâyaṁ A. 81 C, pacheho B; vijayavirayam A, vijayachariyam N.

<sup>82</sup> ra BC. 83 BCN, sămº A.

<sup>85</sup> BC, ee A, âyachchâyam N.

<sup>88 °</sup>vachcham N.

<sup>91</sup> BC, savvâô° N, savvaü A.

<sup>80</sup> BC, ujjâyam A, ujjusuam N. 79 A omits.

<sup>84</sup> bû B, simply jûhan A.

<sup>87</sup> merely puttham A.

<sup>90</sup> ruddham N.

<sup>92</sup> AC. pannasam BN.

<sup>93 &#</sup>x27;yâim N; iha yô nâma nayah sûtram chhêdêna chhinnam êvâ 'bhipraiti, na dvitîyêna sûtrêna saha sambamdhayati; tatha hi: dhammô mamgalam ukkittham iti slokam chrinnachhêdanayamatêna pûrvasûrayah tathá vyákhyánti sma yathá na dvitíyádislókánám apékshá svát, tathá dvitíyádin api tathá vyákhyánti sma yathá na têsham âdyaşlêkêpî kshâ syât; tathâ sûtrâny api yatrayâbhihprâyêna (yan nayâbhi°) parasparam nirapêkskênî vyákhyánti sma, sa chhédachhinnanayah, tatah svasamayavaktavyatám adhikritya chhinnachhédanayatvam, tathà yah sûtram sûtrâmtarêna sahâ 'chhinnam arthatah sambamdham abhipraiti, sa achhinnachhèdanayah, yatha: dhammô mamgalam ukkittham ity ayam slôkô 'chhinnachhêdanayamatêna vyâkhyâyamânô dvitîyâdîn apêkshatê, py êtam slôkam, êvam anyônya(m) dvâvinsati(h) sûtrâni akshararachanâm adhikritya parasparam vibhaktâny apy lvitîyâdayô arthasamvamdham apêkshya sâpêkshâni, schol. on N.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> A N, êtâini BC. 95 onayâim B C.

<sup>96</sup> êyâin A; atha nayavibhâgâmtaram adhikritya bhêdam âha: trairâsikanayamatêna sûtraparipatyam vivakshitáyám trikanayikáni, svasamayavaktavyatám adhikritya sú vi sanigrahavyavahárarijusútrasabdarúpanayachatushkayê (! omission) schol. on N (Malay., accord. to Leumann, continues chatushtayêpêtâni samgrahâdinayachatushtayêna chimtyamta ity a.)

<sup>97</sup> tikka A. tiga N.

<sup>98</sup> yâim N.

têrâsiya<sup>99</sup>suttaparivâdî); ichch-êiyâim bâvîsam chaükkanaïyâni<sup>100</sup> sasamayasuttaparivâdîê<sup>1</sup>; êvâm êva sapuvvâvarênam² aṭṭhâsîî³ suttâim⁴ bhavamti 'tti⁵-m-akkhâyam̂<sup>6</sup>; se 'ttam suttâim.

Sê kim tam puvvagaê? puvvagaê choddasavihê pam, tam: uppâyapuvvam, aggêniyam, vîriyam, atthinatthippavâyam, nâṇappavâyam, sachchappavâyam, âyapp., kammapp., pachchakkhâṇapp., 10 vijjâṇuppavâyam, avamjham, pâṇâum, 11 kiriyâvisâlam, lôgabimdusâram; — uppâya-[366] puvvassa ṇam² dasa vatthû chattâri chûliyâ¹³ vatthû pam², aggêṇiyassa¹⁴ ṇam puvvasso choddasa v. bârasa¹⁵ chûliyâ¹³ v. pam, vîriyapuvvassa aṭṭha v. aṭṭha chûliyâ¹³ v. p., atthinatthipavâyassa¹⁶ aṭṭhârasa v. dasa chûliyâ¹³ v. p., nâṇappavâyassa ṇam puvvassa bârasa v. p., sachchappavâyassa ṇam p. dô¹² v. p., âyapp. ṇam p. sôlasa v. p., kammapp. ṇam p. tîsam v. p., pachchakkhâṇassa ṇam p. vîsam v. p., vijjâṇupp. ṇam p. pannarasa v. p., avamjhassa ṇam p. bârasa v. p., pâṇâussa ṇam p. têrasa v. p. kiriyâvisâlassa ṇam p. tîsam v. p., lôgavimdusârassa ṇam p. paṇavîsam v. pam; dasa choddas' aṭṭha aṭṭhârasêva (°sa N) bârasa duvê ya vatthûṇi¹¹ sôlasa tîsâ vîsâ pannarasa aṇuppavâyammi || bârasa êkkârasamê bârasamê têrasê 'va vatthûṇi | tîsâ puṇa têrasam³ choddasamê¹¹ pannavîsâ u || chattâri duvâlasa aṭṭha chêva dasa chêva chûla²² vatthûṇi | âillâṇa chauṇham sêsâṇam chûliyâ na 'tthi ||; se 'ttam puvvagayam.²¹

Sê kim tam anuyôgê ?²²² a°gê duvihê p., tam: mûla²³paḍhamānuyôgê ya gamdiyānuyôgê ya; Sê kim tam mûlapa°gê ? ettha²⁴ nam arahamtānam bhagavamtānam puvvabhavâ²⁵ dêvalôgagamanāim²⁶ âum²² chavanāim²⁶ jamma[367]nāni ya abhisêyā râyavarasiriô²९ sîyâu³⁰ pavvajjāô³¹ tavâ ya bhattâ³² kêvalanānuppāyâ³³ titthappavattanāni ya, samghayanam,³⁴ samthānam uchchattam âum³⁵ vannavibhâgô,³⁶ sîsâ ganā³²gaṇaharā ya, ajjā pavattinîô,³⁶ samghassa chaüvihassa jam châ 'vi³९ parimāṇam, jiṇa⁴⁰maṇapajjava⁴¹ ohiṇāṇi⁴² sammattasuyanāṇinô ya vâdî⁴³ aṇuttaragatî ya⁴⁴ uttaravêuvvinô⁴⁵ ya muṇinô jattiyâ ²² siddhâ, siddhapahô⁴⁶ jaha dêsiô jachchiram kâlam, pâôvagaô⁴² ya jô jahim jattiyâim⁴९ bhattâim chhêyaïttâ⁴९ amtagadê⁵⁰ muṇivaruttamê⁵¹ tamaraôghavippamukkê⁵² siddhipaham⁵³ aṇuttaram cha pattê,⁵⁴ êê annê ya êvam-â¹⁵⁵ bhâvâ mûla⁵⁶-paḍhamānuôgê kahiyâ âghavijjamti⁵ð pannavi° parûvi°; se 'ttam mûlapaḍhamānuyôg³; — sê

```
99 sîim A.
                                  100 °yâim N, nayâini A.
                                                                                   1 N adds suttâim.
    <sup>2</sup> půrváparasamudáyarůpéna sarvasamkhyayá, schol. on N.
    * esiti B, esita C, esi A, esai N.
                                                                 ¹°ni A.
    i titti A, tîti N, bhavatitî BC.
                                                                 6 °iyâin BC, °iyâni A, °iyam N.
   <sup>7</sup> See Abhayadêva's scholion, above, p. 216. The anonym. schol. on Nandi has the foll. iha tirthakaras tirtha-
pravartanakêlê ganadharên adhikritya pûrvam pûrvagatasûtrêrtham bhêshatê, tatah pûrvêny uchyamtê; ganadharê
api tathai 'va rachayamti paścad acharadikam.
    s chaüdd° N.
                                      9 ABC, aggêanîyam N, aggânî N ED. (accord. to Leumann).
    10 BC, "nuppaväyam A, kkhånam N.
                                                             11 BC, pânâu A, pânâô N.
    12 N adds puvvassa.
                                                18 chullaº N.
                                                                                    14 °nîassa N.
    15 duvâlasa N.
                                                16 °yapuvvassa N.
                                                                                    17 dônni N.
    18 mûlavatthûnam N.
                                                19 AN, chaŭda° BC.
                                                                                    20 chulla° N.
    21 gaê A; sê 'ttam p. omitted in N.
                                                        22 BC, ôgê N, ugê A; and so throughout.
    23 N. omits.
                                                        24 ABC, mû°gê N.
    26 arhatâm bhagavatâm samyaktvabhavâd ârabhya pûrvabhavâh, dêvalôkagamanâni, têshu pûrvabhavêshu châ 'yub
dêvalôkêbhyas chyavanam, tîrthakarabhavatvênô 'tpâdas, tatô jaumâni, tatah sailarâjê surâsurair vidhîyamânâ abhishêkâ
ity-âdi pâthasiddham yâvan nigamanam; iha sarvatrâ 'py apâmtarâlê vartibhyô vadvyah (vah°?) pratiniyataikârthâdhi-
kāras, tatô vahuvachanam : schol. on N.
    26 NA, onâni BC.
                                      27 N, âûm A, âu BC.
                                                                          28 N, chayanâni BC, chiyâni A.
    <sup>29</sup> N, rîtô BC, rîu A. (N ep. breaks off, Leumann says, at abhisêyâ and is merely prâthamabhâga.)
                                  <sup>81</sup> N, jjáto BC, jján A.
                                                                            82 ABC, uggå N.
    38 A, ppâyătâ BC, ppăyâo N.
                                                                    34 samgha° to vibhågô omitted in N.
    85 âû A.
                                     26 vaņavibhāu A.
                                                                              87 ABN, gani C.
    88 N, niu ABC.
                                    89 vāvi ABC, cha N.
                                                                             40 jinâ BC.
    41 va N.
                                                  42 nâni N; hinâni to siddhâ omitted in A.
    43 BC, pavái N.
                                        44 °gai a N.
                                                                          45 utt. ya m. in N alone.
   46 siddhapahô to kālam in N alone.
                                                             47 N, pâtôvagatô BC, pâüvagaü A.
    48 AN, jêtti° BC.
                                     49 ABC, chhêittâ N.
                                                                          50 N, °dô BC, kadô A.
    51 N, °mô ABC.
                                     52 N, kkå ABC.
                                                                          53 BC, sidha A, mukkhasuham N.
    N, pattâ ABC.
                                     55 âdî A.
                                                                          56 A omits.
    57 agh. p. p. omitted in N.
```

kim tam gamdiyânuyôgê? 2 anêgavihê pannattê, tam jahâ58: kulagaragamdiyâô59 titthayarag. ganadharag.60 chakkaharag.61 Dasarag. Baladêvag. Vâsudêvag. Harivamsag.62 Bhaddabahug. [368] tavôkammag. chittamtarag.63 ôsappinîg.64 ussappinîg.65 amaranaratiriyaniraya66 gati67 gamana viviha pariyaṭṭaṇâṇuyôgê, 68 êvam-âdîyâô69 gatigaṁḍiyâô70 âghavijjaṁti panna 071 parû 071; sê 'ttam gamdiyânuyôgê.72

Sê kim tam chûliyâô ?<sup>73</sup> jan nam<sup>74</sup> âillânam chaunham puvvânam chûliyâô,<sup>75</sup> sêsâim puvvâim achûliyâim78; se 'ttam chûliyâô.

At the conclusion of this review of the 12 angas, I present the apostrophe to eternity, which is given in anga 4 and in Nandî, in entire agreement with each other, at the close of their statement of the contents of the auga. With all the unwavering firmness of this apostrophe it looks like a protest against all who might either doubt or attempt to undermine its validity (see p. 293):-

Ichch êiyam duvâlasamgam gaṇipiḍagam atîtê<sup>77</sup> kâlê aṇamtâ jîvâ âṇâê<sup>78</sup> virâhittâ châuramtasamsârakamtâram auupariyattimsu;79 ichch êiyam du° ga° paduppannê [369] kâlê (bis) anupariyattimti; 50 — ichch êiyam du° ga° anagaê kalê (bis) anupariyattissamti; — ichch êiyam du° ga° atîtê kâlê a. j. ânâê ârâhittâ châ° vîtivatimsu,81 . . vîivaïmti, . . vîivaïssamti; — ichch êiyam du° ga° na kayâi na âsi,82 na kayâi na tthi, na kayâi na bhavissaï, bhuvim83 cha bhavamti ya<sup>94</sup> bhavissamti ya,<sup>85</sup> dhuvê niaê<sup>96</sup> sâsaê akkhaê<sup>87</sup> avvaê<sup>99</sup> avatthiê<sup>99</sup> nichchê; <sup>90</sup> sê jahâ nâmaê pamca atthikâyâ na kayâi na âsi na kayâi na tthi na kayâi na bhavissamti, 91 bhuvim cha bhavamti ya bhavissamti ya dhuvâ nitiyâ92 java nichchâ, êvâm êva duo gao na kayâi na âsi (bis) nichche; — ettha<sup>93</sup> ṇam du° gê ga° gê aṇamtâ bhâvâ a. abhâvâ, a. hêû a. ahêû, a. kâraṇâ a. akâraṇâ, a. jîvâ a. ajîvâ, a. bhavasiddhiyâ a. abhavasiddhiyâ, a. siddhâ a. asiddhâ âghavijjamti parû° panna° damsio nidamsio uvadamsi, o êyam duo gam gao gam.

Before I proceed further I should like to state that beside the Vidhiprapa of Jinaprabha (A.D. 1307) (see above p. 223) in the meantime two other samachari texts, unfortunately anonymous, have come to my knowledge. They are both written in Prakrit with an occasional intermingling of Sanskrit, and are in agreement throughout with the statements in the Vidhip, which they antedate. The first of these texts, ayaravihi, in 21 dara, contains in its tenth daram, jôgavihi, not merely the enumeration of the angabáhira texts, as Nandí [370], Påkshikas. and Vidhiprapa, especially in the form of the two latter, but also the same detailed exposition and examination of the single portions of the angas, updngas, &c., according to the period of time requisite for their study (measured according to dina and ayambila). The order of succession is the same as in the section of the Vidhiprapâ which treats of this point. It is especially

```
^{58}jahâ omitted in A ; instead of 2 anê° jahâ N has ga°gê nam jahâ.
```

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Thus N, °yâtô BC, °yâu A; so also further on; kulakarânâm Vimalavâhanâdinâm pûrvabhavajaumanâmâdîni saprapamcham upavarnyamtê, êvam tîrthakaragamdikâdishv abhidhânavasatô bhâvanîyam schol, on N. 62 In Nafter Bhadda?.

<sup>61</sup> BC, chakkavatti AN. 63 In N after ôsapp. ; chitrâ anêkârthâ amtarê Rishabhâjitatîrthakarâpâmtarâlê Rishabhavanisasamudbhût**ânâ**m

bhûpatinâm sêshagativyudâsêna sivagatigamanânuttarôpapâtapratipâdikâ gamdikâs, tâsâm cha prarûpanâ Subuddhinâmnâ Sagarachakravartinô mahâmâtyênâ 'shtâpadê Sagarachakravartisutêbhya Âdityayasahprabhritham Rishabha. vansarājānām narapatinām samkhyāpradarsanēna kritā, sā chā ''iehchajasāmam Usabhassē 'ty-ādinā 'vasēyā, schol. on N. 65 BN omit; usa° A, nĭ C.

<sup>66</sup> niraya omitted in A; amarê 'ti vividhêshu parivarttêshu bhavabhramanêshu jamtûnâm iti gamyatê 'maratiryagnira-

yagatigamanam, êvam âdikâ gamdikâ vahava (!) âkhyâyamtê, schol. on N. 69 yâu A, âtiyâtô BC, merely âi in N. 68 BC, °ugê A ttanêsu N. <sup>67</sup> gai N.

<sup>72</sup> AN, gõ BC. 70 A omits. 71 Nomits. 75 BC, °yâim N, yâu A.

<sup>73</sup> N yâtô BC, yâu A. 74 BC, AN omit. 78 âjnayâ. 77 tîê N.

N, has avasêsâ puvvâ achûliyâ. 79 anuparivrittavamtah Jamâlivat. 82 nâsî N (thus in every case).

<sup>81</sup> vyativrajitavantah. 80 bhramainti. 85 bhavissaï a N (always). 64 bhavai a N (always). 83 bhûim N. (always). 89 avasthitam. 88 avyayam.

<sup>87</sup> N omits; akshayam. o Instead of av. niccê N has here suparitthie. In the following repetition, however, it is the same as in the text.

<sup>93</sup> The following is omitted in N. <sup>91</sup> ssaï N. 92 niyayâ N.

interesting that ten, and not five, ajjh. are here - see p. 332 - ascribed to each of the first two vargas of the second part of anga 6: dusu dusu vaggêsu kamâ ajjhayanâ humti dasa ya chaüppanna | battîsâ chaü aṭṭha ya dhammakahâ bîa suakkhamdhê ||. The text which we possess does not agree with this allotment of ajjh. The same holds good of the second of these two texts, which bears the name samayarivihi. We read in it the following concerning the first vagga: tammi dasa ajjhayanâ, and immediately thereupon vîê dasa ajjhayanâ. Since this second text is twice — at the conclusion of the jogavihi section and at the conclusion of the whole expressly ascribed<sup>94</sup> to Abhayadêva, or to his oral instruction of the author Paramananda, it is very surprising that we find such differences between it and the present text, Abhayadêva himself in his commentary commenting upon that text which allots to both vagga only five ajjh. each. If the samayarîvihi appears to be more than two hundred years older than the Vidhiprapâ on account of its pretended relation to Abhayadêva (A.D. 1064, above p. 277), [371] the áyâravihi must be regarded as of greater antiquity. Its author refers, at the conclusion of dára 21, "étâni gurukrityâni, śrâvakakrityam punah śrîmad Umâsvâtivâchaka-śrî Haribhadrasûri pratishthâkalpâdibhyô 'vasêyam'' to two authors considerably before his time. v. 50, 51 of the Ganadharasârdhasatakam composed by Jinadattasûri, the scholar of Jinavallabha who died A.D. 1112, (see Kl. 248 b), the former of the two authors is called the first teacher after the interval following upon Åryarakshita and Durbalikâpushpa (above p. 348).95 In Sarvarâjagani's schol. on the Ganadharasârdhasatakam a śravakaprajnapti is cited among the 500 (or 105?) payaranas (prakarana), composed by him in Sanskrit according to the statement The title śravakaprajnapti is in entire harmony with the statement of the áyáravihi just quoted. According to the Gurvávalî of Tapâgacha Kl. 253a (28) there lived an Umâsvâtikara in 1190 Vîra ( = Sanvat 720), who is, however, distinguished from the author of the śrávakaprajnapti (°ptyádi) — (yatah sammativrittau, cf. above p. 347, śri Umâsvâtivâchaka ity uktam). The latter is probably, as Klatt kindly informs me, the person of this name who appears in the Bombay MS. of a pattavali of the Vrihat-Kharataragachha, in the continuation of the old Sthaviravali immediately after its last member, Dûshagani, the teacher of Devarddhigani, and separated by one gradation alone from Haribhadra who is mentioned together with him in the ayaravihi. Since the date of Devarddhigani is 980 Vîra, and the death of Haribhadra is placed in [372] 1055 Vîra, see Kl. 253a (27), tradition seems to place Umûsvâtikara, the author of the śrâvakaprajnapti, about 1000 Vîra ( = Samvat 530)! While it is true that the ayaravihi does not claim to stand in direct connection with Umasv. and Haribh., merely citing them, yet this citation is of such a character that it is calculated to afford ancient testimony concerning a treatise which mentions, not sources of information of later date, but merely these two names which are manifestly of tolerable antiquity. The statements contained in this work gain consequently in authority; and the same conclusion holds good of the information of a literary and other nature in harmony therewith, contained in both sâmâchârî texts (sâ°vihi and vihipavâ). In continuing from this point on to adduce the testimony of the Vidhiprapa (V) especially, I do so, partly because it has a fixed date, and partly because it contains the most detailed statements. I shall, however, not fail to state where Âyâravihi (Âvi.) or Sâmâyârîvihi (Svi.), which takes an intermediate position between Avi. and V. as regards fullness, offer anything worthy of particular note.

<sup>\*</sup> siri Abhayadêva sûriguruvayanâ mayam maê êyam | Paramânamdêna kayam . . || śrî Abhayadêvasûrêr âsyasarôruhavihârinî (?) patrê | sâmâchâri rûmarî (?) Paramânamdât padam chakrê ||

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> The very faulty MS. reproduces the Umâsâyi of the text by Umâsvâmi in the commentary! This form of the name is found elsewhere, e.g., in the Vichârâmritasamgraha as that of the author of the śrâ°pti.